




روایتی از خورشید

کابل 1396

شهید وحدت ملی در آیینۀ اندیشه‌ها
دفتر اول



روایتی از خورشید
شهید وحدت ملی در آیینۀ اندیشه‌ها

دفتر اول
به کوشش: محمدعلی برهانی شهرستانی
ویراستار: محمدقاسم الیاسی ترگانی
صفحه‌آرایی و طرح جلد: هادی مروج
نوبت چاپ: اول، زمستان 1396، کابل

شمارگان: 1000 نسخه
قیمت: 170 افغانی

شابک: 978-9936-635-14-2
ISBN:  978-9936-635-14-2

آدرس مرکز پخش: کابل، چهارراهی پل سرخ، 
مارکت ملی، انتشارات بنیاد اندیشه، 
شماره تماس: 0788311524

مرکز پخش مشهد: محمدعلی برهانی شهرستانی
کلیۀ حقوق برای ناشر محفوظ است.

انتشارات بنیاد اندیشه

سرشناسه:برهانی شهرستانی، محمدعلی
عنوان و پدیدآورنده: روایتی از خورشید، محمدعلی برهانی شهرستانی

مشخصات نشر: چاپ اول، کابل، انتشارات بنیاد اندیشه، زمستان 1396
مشخصات ظاهری: رقعی، 220 صفحه 

موضوع: خاطره نویسی
شابک: 978-9936-635-14-2



فهرست مطالب
مقدمه..............................................................................1

فصل یکم
راویان خورشید......................................................................5

فصل دوم 
دریچه‌ای رو به خورشید.............................................................13

فصل سوم
 روایتی از خورشید )بررسی شخصیت دینی، سیاسی و فرهنگی رهبر شهید(

بخش اول: خلق و خوی )سیرۀ اخلاقی و رفتاری( شهید مزاری.........................27
الف( تأثیرگذاری و جذابیت........................................................27
33...................................................... ب( برجستگی‌های اخلاقی
43......................................................... ج( خصوصیات اخلاقی
1. تأکید بر خودباوری سیاسی.................................................44
2. تمجید از موضع‌گیری هزاره‌ها در عصر عبدالرحمن............................44
3. اعطای رتبه‌های نظامی....................................................45
4. ناراحتی از »ارزان‌فروشی«.................................................45
د( تکبر و یا تواضع؟...............................................................50
هـ( قدرت‌طلبی؟.................................................................60
68............................................ و( تقید به آموزه‌های اخلاقی و اسلامی
ز( رعایت اخلاق در برابر مخالفان..................................................71
ح( تعبد به احکام دینی...........................................................77
81.................................................. ط( شخصیت مذهبی رهبر شهید
بخش دوم: اندیشه‌ و عملکرد‌ سیاسی................................................85
85..................................... الف( مبارزه و سیاست تا تشکیل حزب وحدت
ب( تشکیل و رهبری سازمان نصر..................................................92
ج( رهبر شهید و حزب وحدت اسلامی.............................................97
د( کارشکنی و کارشکنان بر سر راه وحدت.........................................105
118......................................................... هـ( تعیین رهبر در غیاب
و( انشعاب در حزب وحدت......................................................124
ز( رهبر و مردم.................................................................139



6 / روایتی از خورشید

ح( اهداف و طرح‌های سیاسی...................................................144
151............................................... ط( شخصیت متفاوت از هم‌قطاران
ی( مرکزیت حزب؛ چرا کابل؟...................................................158
160....................................... ک( تأثیر وحدت و مقاومت بر احیای هویت
ل( رسالت جوانان و خون رهبر شهید.............................................166
بخش سوم: ایده‌ها و فعالیت‌های فرهنگی...........................................177
177............................................................. الف( نگاه فرهنگی
184............................................................ ب( کارکرد فرهنگی

فصل چهارم
روایت دل‌ها و خاطره‌ها 

189. یک: ملاقات )روایتی از محمدعلی برهانی شهرستانی(............................
دو: عزت و یک کَپهَ برنج )روایتی از محمدباقر شریفی شهرستانی(...................193
196......................... سه: بی‌عدالتی در پایگاه عدل )روایتی از محمدباقر جعفری(
199...................................... چهار: واسکت کهنه )روایتی از علی حیدری(
پنج: قافلۀ سرنوشت.............................................................202



با شرکت آقایان:
 ابراهیمی غرجستانی	•
 اسدالله جعفری	•
 محمدسرور جوادی	•
 دکتر محمدعلی جویا	•
 علی‌دوست سبحانی	•
 وکیل اسدالله سعادتی	•
 سناتور حاج محمدباقر شریفی	•

 استاد علیزاده مالستانی	•
 محمدحسین فیاض	•
 استاد محمد ناطقی	•





مقدمه

انسان‌های بزرگی که در حیات اجتماعی‌شان کارهای مهمی‌کرده‌اند، با مرگ ظاهری 
هرگز نمی‌میرند؛ بلکه تبدیل به یک مکتب، یک جریان، یک آرمان، یک ارزش، یک 
نیاز و یک خط و مشی فکری و دینی می‌شوند و نسل اندر نسل به‌عنوان اسوه و الگو، 

زنده و جاوید می‌مانند.
رهبر شهید استاد عبدالعلی مزاری )شهید وحدت ملی رحمت‌الله علیه( از آن 
دسته انسان‌های بزرگی بود که کارهای بزرگی انجام داد و اولین‌گام‌ها را در مسیر مبارزه 
گاهی نسل  با جهل، بی‌سوادی و بی‌تفاوتی مردم برداشت؛ به‌خصوص جهت بیداری و آ
جوان، طلاب و دانشجویان همت گماشت؛ تلاش‌های فرهنگی نمود؛ از کشورهای 
با  کرده، خود شخصاً  فرهنگی جمع‌آوری  وسایل  و  مواد  و  کتب، مجلات  همسایه 
زحمات زایدالوصف به افغانستان انتقال داده، بین طلاب و دانشجویان توزیع کرده و 
تشویق به مطالعه نمود؛ به جوانان اصول و اخلاق مبارزه آموخت؛ مردم و مجاهدین را 
برای قیام و انقلاب آماده ساخت؛ علیه اشغال و تجاوز مبارزۀ مسلحانه نمود و معتقد 

بود: »سرزمینی که به زور اشغال شده، باید به زور آزاد شود.«
او، عدالت اجتماعی، برابری و برادری تمامی اقوام و ملیت‌های ساکن در افغانستان 
را فریاد کشید؛ انحصارطلبی را نفی نمود؛ روی اتحاد و یکپارچگی مردم و احزاب 
افغانستان پای فشرد؛ به مردمش هویت بخشید؛ خواستش احقاق حق اقلیت‌های 
محروم در افغانستان بود و هماره می‌گفت: »در حکومتی که تشکیل می‌شود، باید همه 
سهیم باشند و هر ملیتی طبق نفوس‌شان به همان اندازه که هستند، در تصمیم‌گیری‌های 



2 / روایتی از خورشید

سیاسی مربوط به کشور شرکت داده شوند.«
امنیت  تأمین  بیان،  آزادی  جوانان،  حقوق  زنان،  حقوق  از  )ره(،  مزاری  شهید 
خبرنگاران و اهل رسانه، تحصیل و آموزش، دانشجویان، دانشگاهیان، فرهنگیان، 

محققان و پژوهش‌گران جانانه دفاع و حمایت نمود.
شهید مزاری، دخالت بیگانگان در امور داخلی افغانستان را رد می‌کرد و معتقد بود 
که »باید مردم افغانستان خودشان سرنوشت‌شان را تعیین کنند نه کشور‌های خارجی.« 
استقلال و تمامیت ارضی افغانستان، ایجاد حکومت اسلامی مبتنی بر انتخابات کاملًا 
آزاد که همۀ مردم افغانستان در آن شرکت نمایند، وحدت ملی و مشارکت متناسب 
همۀ اقوام ساکن در کشور و تأمین عدالت اجتماعی، خواست اصلی رهبر شهید استاد 
مزاری بود. او می‌خواست حکومت نژادگرایانه و انحصارطلبانۀ چندین‌قرنه بر مردم 
افغانستان پایان یابد و حکومتی به وجود آید که در آن از تبعیض، برتری‌جویی، تفاخر و 
افزون‌خواهی خبری نباشد و همۀ اقوام افغانستان برابر و برادر در کنار هم زندگی کنند.
از کار‌های مهم دیگر شهید مزاری، رسمیت‌بخشیدن به مذهب حقۀ جعفری در 

افغانستان و بنیان‌گذاری نهاد مقدس مرجعیت در این کشور بود.
چنین شخصیت بزرگ سیاسی و دینی و رهبر محبوب‌القلوب مردمی، با چنان 
از بین  با مرگ ظاهری  نه‌تنها  بلند و کارنامۀ درخشان و سرنوشت‌ساز،  اندیشه‌های 
نمی‌رود که زنده‌تر و ماناتر می‌شود و نیاز‌های جامعه و کشور به اجرایی‌شدن اهداف، 
طرح و ایده‌های او، روز به روز بیش‌تر احساس می‌شود. با توجه به نیاز جامعه، ملت و 
کشور به چنین تجربه‌ها، اندیشه‌ها و اهداف گران‌سنگ می‌طلبد که یاران، هم‌سنگران 
و معاصرین رهبر فرزانه‌ای چون شهید مزاری، شخصیت، کارنامه و تحولات عصر 
تا این سرمایۀ عظیم  بیان و تفسیر نمایند،  آینده شرح،  و زمانۀ او را برای نسل‌های 
و تجربۀ وزین و کارآمد، به تاق نسیان سپرده نشود و یا توسط خناسان، مخالفین و 
معاندین تحریف نگردد. چنان‌که می‌بینیم چنین خطری متوجه رهبر شهید و جریان 
عدالت‌خواهی او است. یاران رهبر شهید، پیروان و فرزندان مخلص بابه، رسالت عظیم 
بر دوش دارند که نگذارند دشمنان، رهبر شهید را تخریب کنند و تاریخ ما را وارونه 



مقدمه/ 3

بنویسند و می‌بایست کارنامۀ درخشان سیاسی و مبارزاتی بابه شهید به طور شایسته و 
درست به نسل‌های بعد منتقل شود.

با احساس چنین رسالتی، بر آن شدیم که مجموعه‌سؤالاتی را راجع به شخصیت 
از طریق فضای مجازی،  او طرح نموده،  رهبر شهید و کارنامۀ سیاسی و فرهنگی 
به‌خصوص تلگرام، به آدرس‌های تعدادی از بزرگان، اساتید، فرهنگیان و فرهیختگانی 
که از یاران و هم‌رزمان رهبر شهید بوده و یا از زمان ایشان اطلاع درست و مطالعۀ دقیق 
داشته‌اند، بفرستیم که الحمد لله این طرح با استقبال خوبی روبه‌رو شد و تعدادی از 
دوستان در عین این‌که مشغلۀ شدید شخصی داشتند، موفق شدند به سؤالات پاسخ 

داده برای ما بفرستند.
این مجموعه، در چهار فصل تنظیم شده است. در فصل اول با شرکت‌کنندگان در 
این مجموعه آشنا می‌شویم. در فصل دوم، نحوۀ آشنایی شرکت‌کنند‌گان با رهبر شهید 
را بررسی می‌کنیم. در فصل سوم، به شخصیت دینی، سیاسی و فرهنگی شهید وحدت 
ملی استاد عبدالعلی مزاری )رحمت‌الله علیه( می‌پردازیم. در فصل چهارم، خاطرات 

تعدادی از مریدان رهبر شهید را گنجانده‌ایم.
چون به همۀ بزرگان همان یک مجموعه‌سؤالات را فرستاده‌ایم، طبیعی است که 
پرسش‌ها و پاسخ‌ها باید به‌صورت یک گفت‌وگوی جمعی و میزگردمانند ارائه شوند.

اسامی و پاسخ‌های اساتید و بزرگان، به ترتیب حروف الفبای نام خانوادگی تنظیم 
شده است، نه به ترتیب مقام و موقعیت علمی و سیاسی و نه سنّی.

کار ما فنی نبوده است و اشکالات فراوان دارد؛ منتها خوبی‌اش در این است که 
بابی باز خواهد شد برای کارهای بهتر و دقیق‌تر در آینده.

امید است این تلاش اندک لینگ ملخی باشد به پیشگاه سلیمان عرصۀ سیاست 
و رهبری، شهید بابه مزاری، و خدمت ناچیزی باشد به نسل جوان و نسل‌های آینده 

جهت شناساندن رهبر شهید استاد مزاری )رحمت‌الله علیه(.
محمدعلی برهانی شهرستانی
9/24/ 1395 مشهد مقدس



 



 
فصل یکم

 
راویان خورشید





1.ابراهیمی غرجستانی
ابراهیم غرجستانی، محقق و پژوهش‌گر، در سال 1361 در ولایت غور، ولسوالی لعل و 
سرجنگل، متولد شد. دروس مقدماتی را در زادگاهش فرا گرفت. در سال 1375 برای 
ادامۀ تحصیل راهی ایران شد؛ ضمن فراگیری علوم حوزوی در حوزۀ علمیۀ مشهد، 
تحصیلات عالی را در سطح لیسانس و فوق لیسانس در جامعه المصطفی العالمیه به 
پایان رسانده است و هم اکنون در جامعه المصطفی در مقطع دکتری مشغول تحصیل 

است.
2.اسدالله جعفری

اسدالله جعفری، محقق و نویسنده، در سال 1350 در ولسوالی یکه‌ولنگ ولایت بامیان 
متولد شد. سواد خواندن و نوشتن را در زادگاهش آموخت؛ سپس برای ادامۀ تحصیل 
راهی ایران شد و تحصیلات حوزوی را در مشهد و تهران فرا گرفته است و هم اکنون در 

مشهد مقدس مشغول کارهای علمی و فرهنگی است.
3.سرور جوادی

سرور جوادی، محقق و سیاست‌مدار، در سال 1346 در ولایت ولسوالی ورس ولایت 
بامیان متولد شد. تعلیمات ابتدایی را در زادگاهش آموخت؛ سپس برای ادامۀ تحصیل 

عازم ایران شد و در حوزۀ علمیۀ مشهد دروس حوزوی را فرا گرفت.
وی در سال 1368 به تهران عزیمت کرد و در دانشکدۀ دکتر شریعتی ژورنالیزم 
خواند. او در سال 1371 وارد حوزۀ علمیۀ قم شد و تحصیلات عالی حوزوی را در این 



8 / روایتی از خورشید

شهر فرا گرفت. آقای جوادی در کنار فعالیت‌های سیاسی در چوکات سازمان نصر و 
بعداً حزب وحدت اسلامی، به فعالیت‌های فرهنگی نیز می‌پرداخت. ایشان تا کنون 
مسئولیت‌های مختلف را به عهده داشته است؛ از قبیل مدیر مجلۀ حکمت، ولسوال 
ملی، عضو  مشارکت  هفته‌نامۀ  مدیرمسئول  اساسی،  قانون  لویه‌جرگۀ  ورس، عضو 
مؤسس مرکز فرهنگی سراج و عضو هیأت تحریریۀ فصل‌نامۀ نگاه معاصر. وی پنج 
سال نمایندۀ مردم بامیان در پارلمان بود و اکنون هم به‌عنوان مشاور حقوقی و پارلمانی 
معاون دوم رئیس جمهور، عضو مؤسس بنیاد اندیشه و عضو هیأت تحریر فصل‌نامۀ 

اندیشۀ معاصر مشغول فعالیت است.
4.محمدعلی جویا

محمدعلی جویا، محقق و نویسنده، در سال 1351 در ولایت بامیان، ولسوالی ورس، 
متولد شد. علوم ابتدایی را در زادگاهش فرا گرفت؛ سپس برای ادامۀ تحصیل در سال 
بر  ایران مهاجرت کرد و در حوزۀ علمیۀ قم مشغول تحصیل شد. علاوه  به   1367
فراگیری علوم مرسوم حوزوی، لیسانس فلسفه را در مؤسسۀ آموزش عالی امام خمینی، 
فقه و حقوق قضائی را در سطح دکتری در جامعه المصطفی العالمیه گذراند و هم 

اکنون در حوزۀ علمیۀ قم مشغول کارهای علمی و پژوهشی است.
5.علی‌دوست سبحانی

دایکندی،  ولایت  در   1351 سال  در  پژوهش‌گر،  و  محقق  سبحانی،  علی‌دوست 
ولسوالی شهرستان، متولد شد. تحصیلات ابتدایی و مقاطعی از تحصیلات علوم دینی 
را در زادگاهش آموخت. در سال 1367 برای تحصیل به ایران عزیمت کرد و در مشهد 
مقدس ادامۀ تحصیل داد؛ سپس به قم رفت و تا سطح چهار دروس حوزوی را فرا 
گرفت. وی کارشناسی را در رشتۀ جامعه‌شناسی و کارشناسی ارشد را در روان‌شناسی 
تربیت در مؤسسۀ علوم انسانی به پایان رساند و هم اکنون در مقطع دکتری در رشتۀ علوم 

تربیتی مشغول تحصیل است.
6.اسدالله سعادتی

اسدالله سعادتی، سیاست‌مدار و وکیل پارلمان، در سال 1347 در ولایت دایکندی، 



فصل یکم: راویان خورشید/ 9

ولسوالی شهرستان، متولد شد. تحصیلات ابتدایی را در زادگاهش فرا گرفت؛ سپس در 
سال 1380 با اشتراک در کانکور سراسری در دانشکدۀ زبان و ادبیات دانشگاه کابل 
کامیاب شد. وی لیسانس خود را در رشتۀ زبان و ادبیات دری از دانشگاه کابل گرفت. 
اعضای  توسط  افغانستان  در کنگرۀ عمومی حزب وحدت اسلامی  در سال 1383 
مرکزی  شورای  عضو  به‌عنوان  و  انتخاب  کنگره  هیأت‌رئیسۀ  عضو  به‌حیث  کنگره، 
حزب وحدت نیز انتخاب شد و تا کنون به‌حیث عضو شورای مرکزی و عضو کمیتۀ 
سیاسی مشغول فعالیت است. او در سال 1389 در انتخابات پارلمانی اشتراک کرد و 
به‌حیث نمایندۀ مردم در مجلس نمایندگان انتخاب شد و هم اکنون نیز به‌حیث نمایندۀ 
پارلمان مشغول فعالیت است. وی فعلًا در دانشگاه خصوصی ابن سینا در رشتۀ روابط 

بین‌الملل در مقطع ماستری مشغول تحصیل است.
7.محمد باقر شریفی

محمدباقر شریفی، عالم دین و عضو سابق مشرانوجرگه، در سال 1333 در ولایت 
از  مقاطعی  و  نوشتن  و  خواندن  سواد  شد.  متولد  شهرستان،  ولسوالی  دایکندی، 
تحصیلات علوم دینی را در زادگاهش آموخت؛ سپس جهت ادامۀ تحصیل به مشهد 
عزیمت کرد و در حوزۀ علمیۀ مشهد به تحصیلات حوزوی ادامه داد. وی در کنار 
به  افغانستان،  اسلامی  وحدت  حزب  سپس  و  نصر  سازمان  چوکات  در  تحصیل، 
فعالیت‌های سیاسی نیز می‌پرداخت. او از سال 1384 تا 1388 به‌حیث سناتور مردم 
دایکندی در مشرانوجرگه فعالیت کرده است و هم اکنون به‌عنوان مشاور معاون دوم 

ریاست اجراییه فعالیت می‌کند.
8.عزیزالله علیزاده مالستانی

علی‌زاده مالستانی، نویسنده و پژوهش‌گر دینی، در سال 1329 در ولسوالی مالستان 
ولایت غزنی متولد شد. وی سواد خواندن و نوشتن و مقاطعی از تحصیلات علوم دینی 
را در زادگاهش آموخت. بعد از سپری‌کردن خدمت عسکری، جهت ادامۀ تحصیل 
علوم دینی به قندهار، مشهد و قم عزیمت کرد. در سال 1359 به مالستان بازگشت و 
مدرسۀ علمیۀ امام صادق )ع( مالستان و مدرسۀ علمیۀ توحید غزنی را تأسیس کرد. 



10 / روایتی از خورشید

بامیان رفت و مدرسۀ رهبر  به  به دعوت حزب وحدت اسلامی  وی در سال 1375 
شهید بامیان را تأسیس کرده و امامت جمعه بامیان را نیز به عهده داشت. او در سال 
1376، بعد از سقوط بامیان، به قم عزیمت کرد و ادامۀ تحصیل داد. با شکست طالبان 
و تشکیل دولت جدید به افغانستان برگشت و مدرسۀ علمیۀ نوآباد غزنی را تأسیس کرد 
و هم اکنون به‌عنوان نمایندۀ آیت‌الله العظمی فیاض مشغول فعالیت دینی و فرهنگی 

است.
9.محمدحسین فیاض

ولسوالی  غزنی،  در ولایت  در سال 1349  نویسنده،  و  فیاض، شاعر  محمدحسین 
مالستان، متولد شد. سواد خواندن و نوشتن و مقاطعی از تحصیلات علوم دینی را 
در زادگاهش آموخت. بعد از مهاجرت به ایران، به عضویت »انجمن شاعران انقلاب 
شعر  مجموعه  پرداخت.  اشعار  سرودن  به  و  درآمد  مشهد  در  افغانستان«  اسلامی 
»گنجشک تبعیدی« آقای فیاض از سوی نشر عرفان چاپ شده است و اکنون سه 
مجموعۀ دیگر را نیز آمادۀ نشر دارد. وی در سال 1375 وارد حوزۀ علمیۀ قم شده 
است و دورۀ کارشناسی را در بخش »فرهنگ و معارف اسلامی« و کارشناسی ارشد 
را با گرایش »تاریخ اسلام« به پایان رسانده است و هم اکنون در تهران مشغول کارهای 

علمی و فرهنگی است.
10.محمد ناطقی

محمد ناطقی، سیاست‌مدار و نویسنده، در سال 1333 در ولایت بامیان، ولسوالی 
تحصیلات  و  آموخت  زادگاهش  در  را  ابتدایی  تحصیلات  وی  شد.  متولد  پنجاب، 
عالی حوزوی را در رشتۀ فقه و اصول، فلسفه و منطق در جامعه النجف عراق فرا 
گرفت. در ایران نیز تحصیلاتش را در رشتۀ فلسفه و سیاست در دانشگاه آزاد اسلامی 
به پایان رساند. وی در کنار تحصیل و فعالیت‌های فرهنگی، به فعالیت‌های سیاسی 
نیز می‌پرداخت. او در سال 1357 به عضویت شورای رهبری سازمان نصر درآمد و 
تا کنون مسئولیت‌های مختلف را؛ از قبیل عضو شورای مرکزی سازمان نصر، عضو 
شورای مرکزی و سخنگوی حزب وحدت در خارج، عضو هیأت ائتلاف هشت‌گانه در 



فصل یکم: راویان خورشید/ 11

نشست مشورتی اسلام‌آباد، وزیر تجارت در دولت برهان‌الدین ربانی، عضو اصلی در 
اجلاس بن و سفیر کبیر افغانستان در لیبیا به عهده داشته است و هم اکنون به‌عنوان 
عضو بورد مشاورین وزارت خارجه، عضو شورای مرکزی و معاون اول حزب وحدت 
اسلامی مردم افغانستان و رئیس کمیسیون عالی نظارت از اهداف، برنامه‌ها و توافق‌نامۀ 

حکومت وحدت ملی فعالیت می‌کند.





 
فصل دوم 

یچه‌ای رو به خورشید  در
 





برهانی: چه وقت و چگونه با شهید مزاری آشنا شدید؟

ابراهیمی غرجستانی: پیش از شهادت رهبر شهید کم و بیش نام ایشان را شنیده 
بودم؛ مخصوصاً از طریق بولتن‌های خبری حزب وحدت و جرایدی که گاهی از کابل 
به ولسوالی لعل و سرجنگل می‌رسید. اما زمانی که رهبر شهید به‌دست طالبان اسیر 
شد، خبر اسارت و به تعقیب آن شهادت استاد بازتاب زیادی پیدا کرد و مردم را در یک 
غم بزرگی فرو برد. آن زمان بسیاری‌ها دریافتند که مزاری چه تکیه‌گاه مهمی برای این 

مردم بوده که اینک این چنین خود را مستأصل و بی‌پناه احساس می‌کنند.
هیچ‌وقت  لذا  نداشت؛  را  مزاری  شهید  با  آشنایی  اقتضای  سنم  من  جعفری: 
توفیق رفیق نشد تا در محضرش چهارقد بنشینم و چشمانم را از پیشانی بیکرانه‌اش 
تا افق‌های ناپیدای روح پرواز دهم و او هم‌چون علامه آشتیانی گرم در آغوشم گیرد و 
بر سجاده‌گاه آفرینش گل بوسه نشاند و یا هم‌چون آیت‌الله منتظری با شوخ‌طبعی گل 
بر لبانم بشکوفاند و حکمت را جرعه جرعه در کامم ریزد و در کتاب سینه‌ام حماسه 

بنویسد و کفش همت به پایم قالب زند و مشق خودباوری یادم دهد.
اما این توفیق را داشتم که در مسجد گوهرشاد، شهد کلامش نوشم و سید جمال را 
از زبان صدق او بشناسم و خورشید چشمانم از شرق پیشانی توحیدنشانش راه تجرید 
و تفرید آغازد و توحید را شور حماسه جوید و خالق را در خدمت خلق شهود کند.

و  کنفرانس-  برکت  به  که  بود  مقدار  رهبر شهید همین  با  آشنایی حضوری من 
بارۀ سید جمال بود که بزرگان سازمان نصر  یا عنوان دیگر- در  نمی‌دانم هم‌اندیشی 
خدا بیامرز از جمله مرد اندیشه و حماسه، مرحوم استاد عرفانی یکه‌ولنگی، در مسجد 



16 / روایتی از خورشید

گوهرشاد سخنرانی کردند و ما هم حضور داشتیم.
جوادی: خزان سال 1363 در مشهد ایران بودم و درس می‌خواندم. پسر عمویم، 
شهید محمدایوب احمدی، هم ایران بود و عازم افغانستان، این سفر تنهایی نبود؛ بلکه 
گروه زیادی از جوانان منطقه که قوم و خویش و دوستان و آشنا‌های ما بودند، هم 
ایشان را همراهی می‌کردند و ایشان سردسته بود و راستش تنها دستۀ تحت قوماندۀ وی 
هم نبودند؛ بلکه هزاران نفر از سراسر افغانستان بودند که توسط سازمان نصر به جبهات 
ضد روسی اعزام می‌شدند. در جریان این اعزام و رفت‌وآمد، با دوستان در اردوگاه 

کاشمر چند باری با رهبر شهید سرخوردم و آشنا شدم.
آشنایی با رهبر شهید و شناخت درست از او، آن زمان برای هر کسی به‌خصوص 
برای نوجوانان خون‌گرم و جویای راه آینده و آن‌هم در فضای پرتنش و تهمت و شایعۀ 
گروه‌بازی‌های غیر حرفوی و عوام‌فریبانه، مثل کشف یک حقیقت بزرگ و بااهمیت 
بود؛ لذا من از یک‌طرف به اعتبار رابطۀ خونی با عمو و عموزاده و بعضی دیگر از 
اعضای قبیله و طایفه که نصری بودند، با آن‌ها کشانده می‌شدم و از سوی دیگر در 
محیطی نبودم که صرفاً پیوندهای خونی کارساز باشند؛ بلکه هم محیط، هم فضا و جو 
انقلابی‌بودن و هم حوزه و دیانت و... وادارم می‌کرد که در مقابل خون یا لااقل در کنار 
آن عقیده‌ام را هم داشته باشم؛ آیا نصر و رهبر شهید با عقیده‌ام سازگارند؟ این سؤال 
وقتی جدی می‌شد که موجی از تبلیغات منفی از زاویۀ دین و مذهب و تدین و اخلاق 
علیه نصر و رهبر شهید جریان داشت و در مناطق بسیاری همین تبلیغات مجوز جنگ 

و کشتن آدم‌ها شده بود.
کنجکاوی در مورد نصر و رهبر شهید موجب شد من نسبت به حسین و راهش هم 
نگاه متفاوت‌تر از نگاهی داشته باشم که از پدر و مادر آموخته بودم! در اردوگاه کاشمر 
حدود چهار هزار جوان پس از تعلیمات سخت نظامی، شب‌ها تا نیمه‌های شب روضه 
دارند و سینه‌زنی و شهادت مرام آن‌ها. مسیری که در پیش دارند، مسیر مرگ است و 
فنا؛ اما این جماعتی که متهم به کفر و بی‌دینی و دنیازدگی و لذات و شهوات دنیایی‌اند، 
با یاد حسین و الگو قراردادن او، راه شهادت و پرکشیدن از خاک به افلاک را دنبال 



فصل دوم: دریچه‌ای رو به خورشید/ 17

می‌کنند و چه عاشقانه هم! رهبر شهید هم در کنار همین‌ها نشسته در گوشه‌ای گوش 
می‌کند؛ می‌بیند و می‌گرید.

این جماعت می‌روند و در مسیر راه وقتی یکی از این‌ها حس می‌کند که گرسنگی 
و سرما زانوهایش را از حرکت بازگذاشته، مزاحم رهروان کاروان نمی‌شود و در تاریکی 
شب آرام راه کج می‌کند و در زیر سنگی رو به قبله دراز می‌کشد و جان می‌سپارد. هوا 
که روشن می‌شود، دوستانش او را گم می‌کنند و راه طی‌شدۀ شب را وارسی تا رد پای 
رفیق را پیدا و تا زیر صخره دنبال می‌کنند. می‌بینند او مرده است، رو به قبله و روی 
سینه‌اش کتابی به‌نام »راه حسین«... بدین‌سان من با رهبر شهید آشنا شدم و ادامۀ آن 

تفصیل بسیار دارد.
سال  یعنی  سال 1367؛  به  برمی‌گردد  مزاری  با شهید  من  آشنایی  دکتر جویا: 
انحلال احزاب و تشکیل حزب وحدت اسلامی افغانستان. در جریان سفر ایشان به 
جمهوری اسلامی ایران برای ادغام دفاتر احزاب پای سخنرانی‌های ایشان می‌نشستم 
و از صحبت‌های صمیمی و جذاب ایشان لذت می‌بردم. در آن زمان به اقتضای صغر 
سن، درک درستی از کار بزرگی که ایشان انجام می‌داد، نداشتم؛ اما صمیمت سخن 

ایشان برایم جذاب بود.
سبحانی: در جواب شما باید بگویم که من در سازمان نصر و در قالب آن فعالیت 
می‌کردم و شهید مزاری یکی از رهبران مهم سازمان به‌حساب می‌آمد؛ اما از آن‌جایی 
که در سازمان نصر هیچ‌گاه از رهبران آن تبلیغ نمی‌شد و عکس و پوستر چاپ‌کردن 
از برنامه‌هایش نبود، من حتی عکسی از رهبر شهید نداشتم. برای اولین‌بار ایشان را 
در مشهد مقدس، در زمانی که ایشان به‌عنوان رئیس هیأت از بامیان آمده بود تا دفاتر 
احزاب را جمع و دفاتر حزب وحدت را فعال کند، دیدم؛ آن‌هم در جلسات عمومی که 
برای تشریح ضرورت تشکیل حزب وحدت تشکیل می‌شد. در این مجالس همیشه 
دیگران سخنرانی می‌کردند و ایشان ساکت بود. بعد از فعال‌شدن دفاتر حزب وحدت، 
حزب اعزام نیرو داشت و ایشان برای این کار در مشهد مدتی ماندگار شد و بعضی 
روزها خانۀ مامایم، مرحوم استاد واعظی، می‌آمد و برای اولین‌بار ایشان را در خانۀ 



18 / روایتی از خورشید

استاد واعظی دیدم. ایشان در عین حال که با هیبت بود، با دوستان و همراهانش بسیار 
صمیمی بود. چیزی که خیلی برایم جالب بود، این بود که ایشان با مامایم گفته بود: در 
صورتی خانه‌ات می‌آیم که تشریفات نباشد و اجازه دهی که خودم هر چیزی که آوردم، 
بخورم. ظاهراً یک روز ماست و نان گرفته آمده بود. اما حاج آقای واعظی گفته بود من 
تشریفات نمی‌گیرم و شما هم با خود ماست نیاورید. اتفاقاً در یکی از شب‌ها که ایشان 
مهمان مامایم شده بود، من هم خانۀ ایشان بودم و آن شب مصادف بود با حملۀ آمریکا 
به عراق. بحث و تحلیل روی این موضوع داغ بود. بعضی‌ها نظرشان این بود که صدام 
آمریکا را از پا درمی‌آورد؛ اما شهید مزاری می‌گفت: آمریکا صدام را به زیر می‌کشد. در 
این برخورد، من سخت شیفتۀ ساده‌زیستی ایشان شدم. اما آشنایی اصلی من با افکار 
و اندیشه‌های ایشان بعد از ورود ایشان به کابل و اقدامات ایشان برای مردم ما بود.

وکیل سعادتی: با تأسف، او را هرگز ندیدم! »در حسرت دیدار او آواره‌ترینم.« 
نمی‌دانم مفهوم دقیق آشنایی چیست؟ اگر کلمۀ »آشنایی« با »دیدن« و »ملاقات« و 
»هم‌صحبتی« ملازمه داشته باشد، می‌توان گفت من سعادت آشنایی با او را نداشتم. در 
عین‌حال اما خود را با او نزدیک احساس می‌کنم. اگر با برخی از ویژگی‌های شخصیتی 
و رفتاری او آشنایی ندارم، تا حدی از طریق مصاحبه‌ها و سخنرانی‌های ماندگارش با 
افکار و اندیشه‌هایش آشنایم. آشنایی من با شهید مزاری، در کنار آنچه در بارۀ او از 
مردم می‌شنیدم، آشنایی از طریق امواج رادیو بود. اکثر مصاحبه‌های او را از طریق رادیو 
می‌شنیدم. رادیوی بی‌بی‌سی و رادیو دری مشهد در آن زمان پرشنونده‌ترین رسانه‌های 
مناطق مرکزی به‌حساب می‌رفتند. من خبرهای رادیو را به طور منظم دنبال می‌کردم. 

شنیدن مصاحبه‌های رهبر شهید برایم در آن زمان غرورآفرین و امیدبخش بود.
سناتور شریفی: آشنایی من با شهید مزاری در دفتر سازمان نصر در تهران بود. 
سال 1359 در دفتر سازمان نصر در تهران استاد مزاری را برای بار اول دیدم. گرچه 
اقامت  در کجا  مزاری  استاد  که  نمی‌دانستم  و  بود  استاد خلیلی  تهران  دفتر  مسئول 
داشت؛ اما یک روز استاد مزاری در دفتر سازمان در تهران که در چهارراه ولیعصر، 
روبه‌روی پارک دانشجو موقعیت داشت، آمده بود. دفتر دارای دو طبقه بود. ایشان در 



فصل دوم: دریچه‌ای رو به خورشید/ 19

طبقۀ پایین در یک سالن نشسته بود و استاد خلیلی در کنارشان و جمعی از بچه‌های 
دفتر سازمان دورشان حلقه زده بودند و به صحبت‌های ایشان گوش می‌دادند. بنده با 
استاد ناطقی شفایی همراه بودم. قبلًا بر اساس تعریف استاد ناطقی شفایی و استاد 
واعظی، چیزهایی از شهید مزاری در ذهن داشتم؛ اما اکنون ایشان را به چشم خود 
مشاهده می‌کردم. هنگامی که وارد اتاق شدیم، به احترام استاد ناطقی همه از جای‌شان 
حرکت کردند. بعد از آن‌که مصافحۀشان تمام شد، من فرصت یافتم و دست ایشان را 
گرفتم؛ ضمن احوال‌پرسی به طرفم نگاهی عمیق داشت. من در حلقۀ دوستان نشستم 
و استاد ناطقی پهلوی دیگر استاد مزاری نشست. استاد ناطقی مرا به شهید مزاری 
معرفی کرد، باز هم نگاهی به طرف من کرد و چیز خاصی نگفت. برای اولین‌بار می‌دیدم 
شخصی چهارشانه با موی و ریشی اصلاح‌شده، چشمان سبزگون، شاد و خنده‌رو که 
دندان‌های سفیدش در صحبت به نشانۀ تبسم دیده می‌شد. اورکوت اسراییلی و پتلون 
خاکستری پوشیده بود. از استاد ناطقی شفایی احوالات ارزگان را پرسید. استاد ناطقی 
از شعله‌ورشدن جنگ بین شورای اتفاق و آقای صادقی نیلی صحبت کرد. صحبت‌ها 
که تمام شد، رو به طرف من کرد و پرسید شنیدم آقای واعظی برادرش را همراه یکی از 
بچه‌ها از شهرستان آورده، خودش در کویته نشسته و آن‌ها را به ایران فرستاده است. 

شما هستید؟! گفتم بله!
دقیقاً من و ضامن زوار، برادر آقای واعظی، از کویته آمده بودیم به دفتر سازمان 
در مشهد و سپس به تهران؛ اما ضامن زوار پیش دوستان کارگر خود رفته بود و من در 

دفتر سازمان بودم.
پرسید آقای شریفی چه کار می‌کنی؟ گفتم اگر برنامۀ تعلیمات باشد، آمادگی دارم. 
فکر کردم جوابم برایش قناعت‌بخش بود و دیگر چیزی نگفت. بعد رو به استاد ناطقی 
کرد و گفت یک هفته بعد بچه‌ها به پادگان معرفی می‌شوند. این اولین برخورد و آشنایی 

من با شهید مزاری بود.
استاد علیزاده مالستانی: در عمرم دوبار شهید مزاری را دیده‌ام. یکی زمانی بود 
که در قم درس می‌خواندم، شهید مزاری در مرز ایران و عراق دستگیر شده و سپس در 



20 / روایتی از خورشید

تهران زندانی شده بود که با وساطت مرحوم آیت‌الله خوانساری تهران از زندان رها و از 
مرز خارج گردید. نقل می‌شد ایشان در چهارکنت مدرسه باز کرده و تدریس می‌کند. 
وقتی قم آمد برای دیدنش در مدرسۀ حجتیه رفتم، لباس محلی از »تافتۀ« مستعمل با 
رنگ زردگونه در تنش بود. ما که همیشه لباس مد ایرانی در بر می‌کردیم، لباس محلی 

در تن ایشان برایم جالب بود.
دیگری سال 1359 به طرف افغانستان رهسپار بودم، با تعدادی از رفقای مالستان. 
در کویتۀ پاکستان در حال حرکت طرف مرز بودم، در سیت موتر نشسته بودم، چشمم 
خورد به حاج رحیمی که سال‌ها در دفتر سازمان نصر، بعدها دفتر حزب وحدت، انجام 
وظیفه می‌کرد. همراهش صحبت می‌کردم، دیدم یک نفر در آن طرف جاده ایستاده 
می‌خواهد به این طرف جاده بیاید. وضعیت لباسش خیلی ساده و کهنه بود؛ نشناختم. 
گفتم این کیست؟ گفت آقای مزاری است. از روی خودمانی و شوخی بلند صدا کردم: 
آقای مزاری! بیا این طرف. با شنیدن صدایم آمد. وقتی نزدیک رسید، مرا شناخت، 
بلی.  از احوال‌پرسی و کمی طنز و شوخی گفت می‌خواهی بروی وطن؟ گفتم  پس 
گفت: بسیار خوب است، ما و شما مسئولیت بزرگ به عهده داریم. 300 سال می‌شود 
مردم ما رنج و محنت زیاد دیده، باید مردم خود را از این رنج و محنت نجات دهیم. 
از  دو صندوقی که درب‌شان قفل بود، در موتر گذاشت. آقای سید حسن صالحی 
سراب غزنی، فعلًا یکی از قومندان حزب وحدت، که از نظر سنی از من کوچک‌تر بود 
را پهلویم نشاند و تأکید و سفارش کرد فکرت طرف ایشان باشد. در زردآلو از آقای 

صالحی جدا شدیم، ایشان گفت من نی‌قلعه می‌روم.
دو سال بعدش آقای صالحی را در غجور جاغوری دیدم که ماشاالله ریش درآورده، 
پرسیدم صندوق‌ها را چه کردی و چه بود بین صندوق‌ها؟ گفت آقای مزاری بعد از 
مدتی کلید آن‌ها را فرستاد؛ وقتی باز کردیم، هردو صندوق پر از پول بود. سهمیه‌ای هر 

پایگاه را جدا گذاشته بود.
در سال 1362 یک نامه‌اش از تهران برایم رسید که در هفت صفحه نوشته بود. در 
این نامه بیش‌تر وضعیت مظلومیت هزاره را در تاریخ گذشته شرح داده بود. در آن زمان 



فصل دوم: دریچه‌ای رو به خورشید/ 21

من توسط یک عده ملاها تکفیر شده بودم، فتوای کفر و ارتداد علیه‌ام صادر شده بود، 
در محاصرۀ نظامی قرار داشتم، نامه را حفظ نتوانستم، نفهمیدم کجا شد.

در سال 1373 که در غزنی تدریس می‌کردم، توسط مرحوم شهید سجادی که 
مسئول کمیتۀ فرهنگی حزب وحدت در کابل بود، نامه‌ای آمد که در آن از این حقیر، 
مرحوم استاد حکیمی، آقای فکرت، آقای عرفانی و چند نفر دیگر دعوت کرده بود در 
کابل بیایید و در سمیناری که در مورد حقوق زن از نظر اسلام تشکیل می‌شود، شرکت 
نمایید. علاقه پیدا کردم، اصرار زیاد کردم برویم کابل، دوست داشتم شهید مزاری را 

ببینم. رفقایم حاضر نشدند.
در بامیان که بودم، دوبار شهید سجادی با من گفت: آقای مزاری زیاد یادی از 

شما می‌کرد.
فیاض: آشنایی من با استاد مزاری از زمان تشکیل حزب وحدت شروع شد. طی 
فراخوانی که از سوی مسئولین بلندپایۀ جهادی از بهسود، بامیان و دایکندی به غزنی 
پایگاه‌های جهادی در هزارستان در 24 سرطان  این‌که مسئولین  بر  بود مبنی  رسیده 
1368 در بامیان جمع شوند. این‌جانب به‌عنوان یک عسکر همراه مسئولین ولایت 
غزنی به سمت بامیان راه افتادم و با استاد در روزهای تشکیل حزب وحدت آشنا شدم. 
علاقه‌مندی من به استاد به زمان پیروزی مجاهدین و درخشش رهبری او در غرب 
کابل برمی‌گردد. آن زمان در مشهد بودم و هر روز که اخبار عزت و افتخار مردم خود 
به رهبری شهید مزاری را می‌شنیدم، احساس وجد و عظمت می‌کردم. این موضوع 
از لحاظ تاریخی برای من خیلی اهمیت دارد. در آن شرایط ما از بس فراموش‌شدگان 
تاریخ بودیم، برای ما این باور ایجاد شده بود که واقعاً جایگاه ما همین است و باید به ‌این 
از چشم‌افتادگی‌ها راضی باشیم و همین‌که در جایی از ما صحبت می‌شد و یا مصاحبۀ 
ایران و رادیوی بی‌بی‌سی پخش می‌شد، چنان دچار هیجان  استاد مزاری از رادیوی 

می‌شدیم که از جای خود بلند شده، داد می‌کشیدیم! و به قولی، هورا می‌کشیدیم.
بعد در سال 1372 از ایران به کابل رفتم و با استاد از نزدیک دیدار کرده و طی 

هشت ماه بودنم در کابل، بارها خدمتش رسیدم و در مراسم مختلف می‌دیدم.



22 / روایتی از خورشید

استاد ناطقی: در بهار سال 1358 اتفاق عجیبی روی داد و این رویداد را تا آخرین 
روزهای شهادت مزاری با خود داشتم و حالا هم همان احساس، همان باور و همان 
اعتقادات را با خود دارم. مزاری بخش تاریخ‌ساز کشور ما است و داکتر غنی رئیس 
جمهور افغانستان در پیام خود به این نکته اشاره کرده است که مزاری شخصیتی بود 
که مسیر تاریخ افغانستان را تغییر داد و این تعبیر حیرت‌انگیز بی‌سابقه است. در یک 
روز بهاری، آقای مهدوی در خانۀ من آمد و گفت حاجی آقا خبر جالبی برای‌تان دارم. 
گفتم چه خبری؟ گفت: شیخ عبدالعلی مزاری از افغانستان به مشهد آمده و من دیروز 
تماماً با ایشان بودم. مزاری واقعاً یک مبارز فوق‌العاده و بی‌نظیر است که تا کنون به 
چنین شخصیتی مبارز و جذابی بر نخورده‌ام. مزاری یک استعداد بی‌نظیر است و من 
آمدم که شما با ایشان بنشینید. مزاری شما را به‌خوبی می‌شناسد. مزاری اطلاعات 
بسیار زیادی از جریانات افغانستان، از اشغال روس‌ها و پیامدهای آن و از احزاب 
پاکستان و گروه‌های چپ و راست  سیاسی و جهادی و سیاسی و نظامی مقیم در 
افغانستان دارد و من برای شما یک وقت گرفته‌ام و فردا ساعت ده در مدرسۀ عباس‌قلی 
خان همدیگر را ببنید. گفتم: بسیار خوب حتماً فردا در مدرسۀ عباس‌قلی خان می‌آیم و 
ایشان را می‌بینم و گفتم که من هم به نام ایشان و فعالیت‌های‌شان آشنایی دارم و در کابل 
و در سفری که در افغانستان داشتم، آیت‌الله پروانی در بارۀ ایشان زیاد با من صحبت 
کرد و همین‌گونه ماشاءالله افتخاری نیز در بارۀ مزاری با من حرف زده است، من فردا 

ساعت ده در مدرسه می‌آیم.
ساعت ده به مدرسۀ عباس‌قلی خان رفتم و در زیر سایۀ درخت سرسبز، منتظر 
ایشان بودم و همین شد که مهدوی همراه استاد مزاری و یک روحانی به‌نام محسنی 
به طرف من آمد. استاد مزاری با همان لباس افغانی خندان و شاداب به طرف من آمد؛ 
در حالی‌که لبانش به خنده و دندان‌هایش مثل یک جعبۀ مروارید سفید در دهانش 
دیده می‌شد. بسیار گرم و بی‌نهایت صمیمی و خودمانی و فوق‌العاده دوستانه با من 
بغل‌کشی و احوال‌پرسی کرد. این برخورد به‌گونه‌ای صمیمی و دوستانه بود؛ گویا این‌که 



فصل دوم: دریچه‌ای رو به خورشید/ 23

دندان‌های عجیب  مزاری  باشیم.  گم‌شده  رفیق  و  باشیم  دیده  را  ما سال‌ها همدیگر 
را داشت و  زیبا  زیبایی داشت. در هنگام مراسم دفنش در مزار همان دندان‌های  و 
روزهای سخت و شهادت تأثیر روی زیبایی دندان‌هایش نگذاشته بود. مهدوی گفت: 
ما مزاحم گفت‌وگوی‌تان نمی‌شویم و ما می‌رویم و من ترجیح می‌دهم دوتایی با هم 
صحبت نمایید. زمانی در حدود یک ساعت و نیم و یا دو ساعت در زیر سایۀ درخت 

سرسبز مدرسه صحبت داشتیم.
این گفت‌وگو بی‌نهایت خودمانی و صمیمی بود و فکر می‌کنم هیچ سؤالی نبود که 
مزاری به آن دوستانه و صادقانه جواب نگفته باشد. هرچه پرسیدم ایشان جواب داد. 
ما از رژیم کودتا صحبت کردیم؛ از اشغال افغانستان و پیامدهای منطقه‌ای و جهانی آن 
حرف زدیم؛ از احزاب جهادی پیشاور صحبت داشتیم. استاد مزاری از همۀ آن‌ها با من 
حرف زد؛ زیرا همه را دیده بود و تازه از راه پاکستان وارد ایران شده بود. از ملاقات‌ها 
و صحبت‌هایش با حکمتیار، با گیلانی، با حضرت مجددی و با استاد ربانی و فکر 
می‌کنم از آیت‌الله محسنی هم صحبت کرد و نمی‌دانم در کجا دیده بود و گفت: محسنی 
در بارۀ من گفته است که مزاری فوق‌العاده پرکار، دانا و کاردان لایق است و هر کاری 
را می‌تواند برای جهاد انجام دهد؛ ولی قابل اعتماد نیست. برای محسنی من یک 
مجاهد غیر قابل اعتماد هستم و بعد گفت خوب من بردۀ کسی نمی‌شوم و کار خود را 
می‌کنم. این‌ها عبارات تلگرافی و کلیدی و اشاره به موضوعاتی بود که بین‌شان گذشته 
بود و من در آن زمان به‌خوبی نمی‌دانستم و بعضی عبارات و دیدگاه‌ها را زمان تفسیر 
می‌کند و حالا می‌فهمیم که مزاری چرا برای محسنی غیر قابل اعتماد بوده است؟ 
مزاری، سید علی جاوید و یا انوری برای محسنی نمی‌شد. ما در این نشست دوستانه 
از احزاب، جریانات و گروه‌های خودی نیز مفصل صحبت کردیم. مزاری به من گفت: 
حاجی آقا من شما و دوستان را می‌شناسم و چند تن از همکاران گروه مستضعفین را 
نام گرفت و گفت شما در عراق مبارزۀتان را شروع کرده‌اید و همۀ رفقا را می‌شناسم و 
به آن‌ها ارادت دارم و سلام مرا به آن‌ها برسانید و این‌که گروه مستضعفین را تأسیس 
کرده‌اید، کاری بسیار خوبی کرده‌اید و یک تعداد از دوستان شما گروه دیگری به‌نام 



24 / روایتی از خورشید

گروه نصر را تأسیس کرده و من یقین دارم که هیچ اختلاف اعتقادی و ایدئولوژیک بین 
رفقا و دوستان نیست. اگر ممکن باشد گروه‌های هم‌خط و همفکر باید یکی شوند و 
جمع شویم. شما به دوستان مسألۀ اتحاد گروه‌تان را با گروه نصر صحبت نمایید. اگر 
رفقا موافقت کردند، بعد بیایید تهران با هم در بارۀ اتحاد گروه‌های‌تان صحبت می‌کنیم 
تهران می‌روم. عصر همان روز جلسۀ گروه  بعد  و من یکی دو روز مشهد هستم و 
مستضعفین را در منزل اخلاقی فکر می‌کنم برگزار کردیم و مسألۀ یکی‌شدن دو گروه 
نصر و مستضعفین را بحث کردیم. همۀ اعضای در اصول موافقت داشتند؛ اما می‌گفتند 
باید نمایندگان و هیأت مذاکره‌کننده تعیین نماییم؛ کار ادغام و اتحاد دو تشکیلات بحث 
می‌خواهد و همین شد که ما مهدوی و امان‌الله موحدی و رضایی را وظیفه دادیم که 
مذاکرات با گروه نصر در قم را شروع نمایند که سرانجام موفق شدیم که هردو گروه را 

به‌نام سازمان نصر اعلام نماییم.



فصل سوم

 روایتی از خورشید
)بررسی شخصیت دینی، 

  سیاسی و فرهنگی رهبر شهید(
 





بخش اول 
خلق و خوی )سیرۀ اخلاقی و رفتاری( شهید مزاری

الف( تأثیرگذاری و جذابیت
برهانی: شهید مزاری برای خود شما یک شخصیت تأثیرگذار و جالب توجه بود؟ چرا؟

فراتر  را  زیادی  انسان‌های  مزاری  شخصیت  ویژگی‌های  غرجستانی:  ابراهیمی 
از جامعۀ هزاره به خود مجذوب کرد و طبعاً من نیز هرچه زمان می‌گذرد، بیش‌تر به 
عظمت شخصیت او پی می‌برم. درک و دریافت دقیق او از تاریخ افغانستان، عمق 
نگاهش نسبت به مشکلات جامعۀ شیعه و هزاره، راه‌کارهای پیشنهادی او برای حل 

مشکلات کشور و... هرکدام در جای خود قابل توجه است.
او می‌خواست ساختار ظالمانه‌ای که میراث نظام‌های استبدادی در کشور بود، 
بشکند؛ بساط بی‌عدالتی برچیده شود؛ حق مشارکت در تصمیم‌گیری‌های سیاسی 
انحصار قدرت وجود  و  انسداد سیاسی  و  به رسمیت شناخته شود  اقوام  برای همۀ 

نداشته باشد.
اما در جامعۀ هزاره، مزاری نخستین کسی بود که  گفتمان »حق‌خواهی« هزاره را 
در سطح ملی و بین‌المللی مطرح کرد. مردمی که از میان آوارهای درد و رنج برخاسته 
بودند، برای نخستین‌بار بر اثر کار و پیکار مزاری، به‌صورت رسمی در معادلات سیاسی 
کشور به‌عنوان یک وزنۀ مهم با مطالبات معقول و منطقی، طرف محاسبه قرار گرفتند 
و ذهنیت‌های مسموم و باورها و داوری‌های بی‌بنیاد و غیر منصفانۀ برخی از هم‌وطنان 

متعصب را تغییر داد.



28 / روایتی از خورشید

جعفری: راستش در دوران آغازِ طلبگیِ من، رهبر شهید به‌عنوان رهبر سازمان 
نصر مطرح بود و سازمان نصر در آن زمان یکی از احزابی بود که مورد هجمۀ متحجران 

و کهنه‌اندیشان پیر و ریش‌داران سجاده‌نشین قرار داشت که به قول لسان‌الغیب:
واعظان کاین جلوه در محراب و منبر می‌کنند
چون به خلوت می‌روند آن کار دیگـر می‌کنند

لذا من هم با توجه به اقتضای آغازین طلبگی، به فرمودۀ شیخ الاعظم نهج‌البلاغه، 
مجسم عصر ما آیت‌الله منتظری، که آدم بسیار مقید به آموزه‌های اخلاقی است، متأثر 
از آن فضا بودم؛ به‌ویژه که شاگرد سرخانۀ آیت‌الله رضوانی بودم. معظم‌له مورد رجوع 
اعضای احزاب معاند با رهبر شهید بود و من شاگرد سرخانه مثل فرزندش از حاضران 
پذیرایی می‌کردم و حرف و حدیث‌هایی راجع به شهید اقالیم قبله را می‌شنیدم و به جای 

حب، بغض و به جای علاقه، نفرت نصیبم می‌شد.
اما کم‌کم که بزرگ‌تر شدم و... با شخصیت ناجی امت مغضوب هزاره آشنا شدم، 
خود به خود نفرت بدل به شور و شیدایی شد. به فرمودۀ قرآن: سیئات بدل به حسنات 

گردید.
قافله‌سالار خودباوری مردم هزاره، بر همۀ افراد مردم افغانستان تأثیرگذار بود؛ منتها 
هرکس بر اساس طینت و یافته‌های علمی و شاکلۀ شخصیت اجتماعی خود، از آن 

خورشید بی‌فروغ، قبسی بر می‌گرفتند.
گاهی‌بخش قرن ما متأثر شدم و  من هم از غرور و غیرت و بلند نظری پیغمبر آ

هستم و البته این فعل و انفعال معلول دو علت هست:
1. من با کتاب‌های شهید دکتر علی شریعتی و شهید بهشتی بیش‌تر آشنایی داشتم 
تا شهید مطهری و دیگران؛ لذا کتاب‌های شریعتی و بهشتی حماسه و غرور انسانی، 
غیرت حسینی، شور جهادی، رستاخیز محمدی و شخصیت چندساحتی امام علی 
را خلق  و چند‌لایه‌ای  متضاد  نوع شخصیت  و  می‌شکوفانند  انسان  در جان  را  )ع( 
می‌کنند و پیر پشمینه‌پوش و شاگرد مکتب سرخ حسینی بابه مزاری مصداق اکمل و اتم 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 29

این فرهنگ و نگاه به حیات برین و حیات معقول بود و ما هم که چندی در این گلستان 
تفرجی کرده بودیم و مشام روح خدایی ما از عطر آن گلستان معطر بود، خود به خود، 

در جاذبۀ کمال آن راهبر کمال شورآفرین قرار داشتیم.
2. پدر من دهقان‌زادۀ پرغرور است و در زندگی خود پیش هیچ زورگویی سر خم 
نکرده و همیشه با زورگویان سر ستیز داشته است؛ به‌گونه‌ای که در هنگام عسکری 
به‌خاطر گفتن هزارۀ پچق‌بینی، سیلی محکم به صاحب‌منصب خود می‌زند و همین 
باعث می‌شود که صاحب‌منصب پدرم را بسیار چوب بزند و به منطقۀ بدآب و هوایی از 

ولایت خوست- بدترین جای عسکری هزاره‌ها در آن زمان- تبعید کند.
3. همین پدر دو شخصیت سیاسی هزاره را بسیار دوست داشت و من هرگز در 
سخت‌ترین هنگامه‌ها و مصیبت‌ها اشک پدر را ندیدم؛ اما در شهادت دو شخصیت 
هق  هق  پدر  و  دیدم  شهید،  رهبر  دیگری  و  نیلی  شهید صادقی  یکی  هزاره،  بزرگ 
گریست. این عشق پدر و نگاه تکریم‌گونۀ پدر به شهید مزاری در شناخت من از رهبر 

شهید نقش بزرگ داشت و دارد.
کسی  هر  که  بود  این  بارزترین خصوصیتش  از  یکی  شهید  رهبر  بلی،  جوادی: 
با منطق و رفتارش شیفتۀ خود  را- حتی سرسخت‌ترین مخالفین و منتقدینش را- 
می‌ساخت؛ زیرا: 1( بی‌نهایت بر مسائل مسلط بود و با فراست و منطق برتر و استدلال 
وارد می‌شد؛ 2( صریح، صادقانه و بی‌ریا و بی‌پرده سخن می‌گفت؛ 3( حرف و عملش 
یکی بود؛ 4( پایبند اصول و معیارها بود؛ و 5( نگاهش به مسائل انسانی بود و هرگز 
از موقف برتری برخورد نمی‌کرد؛ بلکه از جایگاه برادری می‌دید و... . من در فضایی 
ایشان را می‌دیدم که گفته می‌شد بی‌سواد است؛ بی‌بند و بار است؛ ضد بسیاری از 
باورهای دینی و مذهبی است و... لیکن در عمل خلاف را یافتم و درک بالا، بینش 
روشن دینی و تواضع و ساده‌زیستی‌اش و تعهد و صداقتش بر من اثر گذاشت و من تا 

هنوز در مبارزه و رهبری همان خصوصیات را معیار می‌دانم.
دکتر جویا: بعد از سال 67 تا سال شهادت ایشان، یعنی 1373 به مدت شش 
سال، شهید مزاری جزئی از زندگی روزمرۀ مردم و از جمله حقیر بوده است. در فضای 



30 / روایتی از خورشید

حرکت‌های سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و نظامی که ایشان هدایت و رهبری آن‌ها را 
بر عهده داشت، نفس می‌کشیدم؛ از موفقیت‌هایش سرشار از شور و شعف می‌شدم و 
بر ناکامی‌هایش اندوه‌ناک. با آمال و آرزوهای بزرگش افق‌های دور سرنوشت مردمم را 
به نظاره می‌نشستم. در واقع از دهۀ هفتاد تا کنون، فردی در جامعۀ هزاره وجود ندارد 
که از پرتو وجودی شهید مزاری تأثیر نپذیرفته باشد. چنین شخصیتی را نمی‌توان گفت 

تأثیرگذار نیست.
زیرا  پاسخ آن سهل ممتنع است؛  بود، سؤالی است که  تأثیرگذار  این‌که چرا  اما 
از  برخی  می‌کند.  تولید  نور  چرا  برق  جریان  بپرسیم  که  می‌ماند  این  مثل  سویی  از 
از سوی  دارد.  آن‌ها وجود  در  استعداد  و  قابلیت  این  زیرا  تأثیرگذاراند؛  شخصیت‌ها 
دیگر، اگر به فاکتورها و عواملی که باعث تأثیرگذاری ایشان گردیده است توجه کنیم، 
باید به عوامل بسیاری توجه کنیم. بخشی از این عوامل به شخصیت ایشان برمی‌گردد 
و بخشی به شرایط زمانی که در آن زیست نمود؛ برخی به تاریخ مردم شیعه و هزاره در 
افغانستان مرتبط است و برخی به کنش‌گران سیاسی که یا در ردیف ایشان قرار داشتند 
و یا در مقابل‌شان. شمارش همۀ این عوامل از حوصلۀ این مختصر خارج است؛ ولی 
این مقدار روشن است که تأثیرگذاری شهید مزاری یک معمای چند مجهولی است.

سبحانی: در این‌که ایشان تأثیر روی من و امثال من گذاشته، شکی وجود ندارد. 
ایشان، دیدم را نسبت به مسائل به کلی عوض کرد. تا آ ن زمان ذهنیت مردم ما، از عامی 
تا نخبگان، در اثر تلقینات و عملکرد حاکمیت و اقوام دیگر، به این سمت و سو جهت 
داده شده بود که کسی در فکرش سهم‌گیری در حاکمیت را راه ندهد؛ ولی ایشان با 
شهامت و جرأتی که مخصوص ایشان بود، این ذهنیت را تغییر داد. این کار بسیار بزرگ 
بود. هیچ‌وقت یادم نمی‌رود وقتی کاروان دولت موقت وارد کابل شد، من داخل مغازۀ 
لوازم تصویری در بلوار طبرسی بودم. فکر می‌کردم صاحب مغازه ایرانی است. اخبار، 
ورود کاروان مجددی را اعلان کرد. به محض شنیدن این خبر، صاحب مغازه با سیلی 
به صورت خود زد و گفت: کار تمام شد و شیعیان را شریک در حکومت نکردند. بعد 
فهمیدم که ایشان از شیعیان هرات است. تا آن زمان مردم به این باور بودند که هرکس 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 31

حکومت را به هر قسمی بگیرد، ولو از طریق کودتا و یا از طریق باداران خارجی، کار 
تمام است؛ اما شهید مزاری با ایجاد جبهۀ مقاومت عدالت‌خواهی، این ذهنیت را تغییر 

داد و این کاری بسیار بزرگی است.
بگویم  بود که می‌توانم  تأثیر شهید مزاری در زندگی من چنان  وکیل سعادتی: 
قطب‌نمای زندگی‌ام را او تغییر داد؛ گویی با الهام و امیدی که با سخنان او در قلبم 
شعله کشید، از جهانی به جهان دیگر رهنمون شدم. پس از تأمل در مورد سخنان 
و اندیشه‌های او بود که من به‌عنوان نوجوانی فقیر و دهاتی با دل‌مشغولی‌های زندگی 
فقیرانه و گیرمانده در دامان طبیعت خشن، به‌سرعت سودای سیاست به دل راه دادم و 
آرام‌آرام از ده به شهر کوچیدم. من قبل از این‌که به تحصیل روی بیاورم، به سیاست روی 
آوردم. زمانی که در زمستان 1380 به کابل آمدم، 32 ساله بودم؛ اما سودای سیاست 
در سر داشتم. پروای تحصیل چندان نداشتم. شاید این یک اشتباه بود؛ اما واقعیت این 

است که تحصیلات من در ذیل و ظل کارهای سیاسی انجام یافته است.
به هر حال، شهید مزاری بر زندگی من فوق‌العاده تأثیر گذاشت و اما این‌که چرا؟ 
پاسخ دقیق ندارم. شاید دلایل مختلف داشته باشد. شاید از کاریزمای شخصی‌اش 
تا شرایط خاصی که او قد برافراشت، در فرایند این تأثیرگذاری و تأثیرپذیری دخالت 
که  فهمی  با  متناسب  من  که  بود  این  دلیل  بزرگ‌ترین  می‌کنم  فکر  اما  باشد؛  داشته 
به‌عنوان یک نوجوان بی‌سواد یا کم‌سواد داشتم، غرور شکستۀ یک قوم و حتی یک 
ملت را در آیینۀ کلامش و در آیینۀ اندیشه‌اش و در عزم بلند و راسخش و در طنین 
صدای ساده و رسایش، بازمی‌یافتم. هویتی که انکار شده بود و هویتی که جرم بود با 
او نه‌تنها اثبات شد؛ بلکه به‌افتخار نیز بدل گردید. این شعار سادۀ او که »من می‌خواهم 
هزاره‌بودن در این کشور دیگر جرم نباشد«، در واقع کاخ ستم و نابرابری تاریخی را 
لرزاند. روشن است که در یک جامعۀ استبدادزده و در یک جامعه‌ای که نابرابری‌های 
مختلف قومی، مذهبی، جنسیتی و زبانی به‌‌مثابۀ الگوهای مسلط بیداد می‌کرد، طرح 
الگوی سیاسی و اجتماعی جدید بر مبنای عدالت، و برابری انسانی به‌مثابۀ آب حیاتی 
در ظلمت شب سیاه و بلند استبداد، تشنه‌کامان سحرگاه آزادی و عدالت را به‌سوی خود 



32 / روایتی از خورشید

می‌کشید و به قول حافظ:
دوش وقت سحر از غصه نجاتـم دادنـد
و اندر آن ظلمت شب آب حیاتم دادنـد

ابعاد  در  را  افغانستان  در  سیاست‌ورزی  زیست  تجربۀ  مزاری  می‌کنم  فکر  من 
مختلف آن زیر علامت سؤال برد و به‌صورت بی‌سابقه به چالش کشید. او به توزیع 
قدرت، تلطیف قدرت و چرخش قدرت به‌مثابۀ داروی درمان‌بخش دردهای دیرسال 
مردم افغانستان می‌نگریست. سخن او نسبت به سخنان رهبران هم‌عصرش متفاوت 
بود. مفهوم مشارکت اقوام در قدرت، سهم‌گیری و مشارکت زنان در قدرت و روندهای 
سیاسی؛ ایدۀ عدالت اجتماعی و اعتقاد به برابری انسانی به‌عنوان یک گفتمان جدید 
در سیاست افغانستان توسط شهید مزاری مطرح شد و آرام‌آرام در معادلات قدرت- 

حداقل در سطح گفتار- به گفتمان غالب تبدیل شد.
سناتور شریفی: بلی. دقیقاً شهید مزاری از هر جهت برایم تأثیرات به‌خصوص 
داشت، هم از لحاظ رفتاری و هم لحاظ گفتاری! او با عمق نگاهش، نفوذ کلامش، 
تبسم زیبایش، با متانت و سنگینی حضورش و با صلابت و هیبتی که داشت، هر کسی 
را تحت تأثیر قرار می‌داد. هر قدر آشنایی و روابطم با شهید مزاری بیش‌تر و زیادتر 

می‌شد، تأثیراتش بر وجودم عمیق‌تر و ریشه‌دارتر می‌گردید.
استاد علیزاده مالستانی: حتماً شخصیت تأثیرگذار بود. ایشان آغازگر یک تحول 
بزرگ فکری، سیاسی و فرهنگی مردم ما بود. باورهای کهنه و ارتجاعی را تغییر داد. 
آنچه را ایشان در زمان خود می‌گفت، حالا مردم کم‌کم به مقصودش پی می‌برند. وی 

پیش از زمان خود به دنیا آمده بود، تازه کم‌کم ابعاد شخصیتی وی شناخته می‌شود.
فیاض: بله برایم شخصیتی تأثیرگذار و جالب توجه بود؛ زیرا فشرده‌ای از تاریخ، 
اراده،  سرمشق  برایم  مزاری  شهید  یافتم.  او  در  را  خود  مردم  عظمت  و  محرومیت 

بزرگ‌اندیشی، مردم‌دوستی و پایداری است.
و  دیدار  اول  لحظۀ  از همان  ما  کردم،  اشاره  که  بلی. همان‌گونه  ناطقی:  استاد 
تأثیرگذار و  با هم جور آمدیم و استاد مزاری واقعاً شخصیت کاریزماتیک،  ملاقات 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 33

حیرت‌انگیز بود و هر کسی را تحت تأثیر جاذبه‌های خود قرار می‌داد؛ به همین دلیل، 
استاد مزاری در سطح منطقه دوستان زیادی داشت و با رهبران جمهوری اسلامی 
ایران، با رهبران نهضت‌های آزادی‌بخش منطقه و با رهبران جهادی افغانستان رابطه و 
وجوه مشترک ایجاد می‌کرد. یکی از خصوصیات بارز استاد مزاری، صداقت، دانایی، 
تقوا و تعهد وی به امر مبارزه بود. یک وقت با من گفت: حاجی آقا! آدم با دوستان 
هم‌عقیده و هم‌نظرخود نباید برخوردش اطلاعاتی باشد. باید رابطه و برخورد صادقانه 
و  سیاست  و  مردم  امور  به  شدید  و علاقۀ  تحلیل، عشق  دانایی،  تیزهوشی،  باشد. 
دشمن‌شناسی، تقوا و تعهد و از همه مهم‌تر، خستگی‌ناپذیری، پرکاری، ساده‌زیستی و 
بی‌علاقگی به امور مادی، شجاعت، دلاوری، صراحت و قاطعیت در موضع‌گیری‌ها 
از مواصفات ذاتی و شخصیتی مزاری بود که هر کسی را و از جمله مرا به خود جلب 
کرده بود و با هم یار و یاور شدیم. این همکاری تا آخرین روزهای شهادتش استوار، 

باقی و پابرجا ماند.
ب( برجستگی‌های اخلاقی

برهانی: به‌نظر جناب‌عالی، شهید مزاری فقط دارای برجستگی‌های سیاسی بود و یا 

برجستگی‌های اخلاقی و قابل الگوگیری نیز داشت؟

ابراهیمی غرجستانی: بدون شک شهید مزاری یک سیاست‌ورز اخلاق‌مدار بود 
با افتخار از ایشان به‌عنوان یک الگو  و در این عرصه چنان عمل نمود که ما امروز 
آسان است؛  انسانی  البته سردادن شعار اخلاق، اسلام و اصول  ببریم.  نام  می‌توانیم 
اما مهم عرصۀ عمل است. برای توضیح بیش‌تر عرض کنم که از گذشته‌های قدیم 
در »فلسفۀ اخلاق« این بحث مطرح بوده که چه باید کرد تا شکاف میان »معرفت 
اخلاقی« و »عمل اخلاقی« کم‌تر شود. بعد از جنگ جهانی دوم، یکی از دغدغه‌های 
مهم متفکران بزرگ مغرب‌زمین این بود که علی‌رغم داشتن یک میراث اخلاقی عظیم، 
چرا چنین جنایت‌هایی به دست خود ما رخ داد؟ چرا ما با وجود معرفت اخلاقی لازم، 

در عرصۀ عمل چنین فاجعه‌ای را خلق کردیم؟
در بررسی کارنامۀ شخصیت‌ها و رهبران سیاسی نیز سنجش رفتارشان با اصول و 



34 / روایتی از خورشید

معیارهای اخلاقی، یکی از فاکتورهای مهم است؛ اما شهید مزاری- چنان که گفتم- 
یکی از برجستگی‌های زندگی مبارزاتی‌اش، پایبندی وی به اصول اخلاقی بود. حیات 
سیاسی مزاری به روشنی بر این حقیقت گواهی می‌دهد و مدعای ما را تأیید می‌کند. این 
در حالی است که زندگی سیاست‌مداران پر است از رفتارهای پوپولیستی و عوام‌فریبانه 
پیمان‌شکنی‌های  و  بدعهدی‌ها  که  به‌گونه‌ای  مقابل‌شان؛  طرف‌های  با  تعامل  در  و 
مکرر، فرصت‌طلبی‌ها و... را از آن‌ها می‌بینیم. اما شهید مزاری، چه در تعهد با مردم 
و چه در توافقاتش با دیگر احزاب و جناح‌های سیاسی، تا آخر صادقانه عمل کرد و 
بر سر عهدش ایستاد. در صورتی که رقبای سیاسی‌اش بارها پیمان‌شکنی کردند و این 
مسأله را رهبر شهید چندین‌بار در ضمن سخنرانی با افتخار اعلام می‌کند که ما برخلاف 

دیگران پیمان‌شکن نیستیم.
تعهد،  او می‌درخشد و همین  نیز عنصر صداقت در زندگی  با مردم  در مواجهه 
دردمندی و دلسوزی بود که از او یک شخصیت کاریزما ساخته بود. مزاری همان‌طور 
که  اعلام می‌کرد: من طرفدار جنگ نیستم و جنگ را راه‌حل بحران افغانستان نمی‌دانم؛ 
اما مفتخرم و تعهد دارم که از مردم خود دفاع می‌کنم، در عمل نیز چنین بود. در آخرین 
سخنرانی‌اش گفت: »من کسی نیستم که شما را در معرکه بگذارم و خودم جان خود را 

نجات بدهم، تا آخر در کنار شما هستم.«
خوب این نحوه سخن‌گفتن و عمل‌کردن از سر سیاست‌بازی رایج نبود و با سودای 
سود و زیان‌های شخصی و محاسبۀ منافع جناحی و گروهی قابل تحلیل نیست؛ بلکه 
برخاسته از یک گلوی بغض‌آلود، جان دردمند و روح ناآرام بود. او که می‌گفت: »از 
خدا خواسته‌ام که در زندگی خود حقوق شما را از همه بگیرم.«، این یعنی آرمان والای 
آن بزرگ‌مرد احقاق حق مردمی بود که تاریخ‌شان از معبر قتل عام‌ها و حق‌کشی‌ها، 
که  است  گرفته  قرار  مرحلۀ حساسی  در یک  اینک  و  کرده  گذر  آوارگی‌ها  و  اخراج 
می‌تواند نقطۀ عطف و مبدأ تحول بنیادین در راستای رفع تبعیض و ستم شود و ممکن 
است با غفلت و عبرت‌نگرفتن از گذشته، »تاریخ تکرار شود« و »صد سال به عقب 
برگردیم«. پس می‌بینیم که امتیاز مزاری تنها در برجستگی‌های سیاسی او نیست. او 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 35

پیش از سیاست‌مداربودن، یک انسان ارزشی و اخلاق‌مدار بود.
جعفری: او به‌معنای واقعی کلمه، بابه بود و این لقب بابه در فرهنگ هزاره دو 
کاربرد دارد: یکی نسبت ذاتی بین انسان‌ها را بیان می‌کند که بر اساس نظام احسن 
آفرینش تقدیر شده است و دیگری نشان کارکرد اجتماعی دارد. با توجه به این نکته، 
هرکس ملقب به بابه نمی‌شود؛ مگر که شخصیت او چنان فروغ خیره‌کننده داشته باشد 
که همزادی بین انسان را تداعی کند و یا خود آن فرد چنان کارهای عظیم انجام دهد و 
رستاخیز انسانی و جنبش اجتماعی خلق نموده، بین گذشته و حال پیوند زند و راه نوین 
و آرمانی را برای آینده ترسیم کند و او این چنین شخصیتی بود که مردم بر اساس روح 

جمعی و فرمان‌های فطرت فرهنگی به ایشان لقب بابه دادند.
این چنین انسانی در قالب خاصی نمی‌گنجد و چون شخصیت چندلایه دارد، ذو 
کادمیک  ابعاد است؛ بنابراین، رهبر شهید به‌معنای متعارف در دنیای امروز و تعاریف آ
از سیاست و اخلاق و بر مبنای فلسفۀ سیاست، یک انسان سیاسی نبود. و چون در 
کار سیاسی بود و شرایط زمانه به‌گونه‌ای بود که کار سترگ او در عالم سیاست دیگر 
ابعاد شخصیتش را تحت شعاع قرار داد و جلوۀ اخلاقی حیاتش کم‌فروغ‌تر شد و در 
حقیقت شخصیت سیاسی رهبر خورشیدوار بر کرانه‌ها پرتوافشانی کرد و قمر اخلاق 
را در محاق گرفت و عروس حجلۀ عفاف کرد و از منظر حرامیان مستور گردید؛ اما بر 
محرمان راز آن عروس حجله عفاف نقاب از رخ کشیده بود و دل و دین از همه ربود و 

راز شیدایی شاهدبازان چشم نیالوده، همین بعد شخصیت او بود.
همان‌طور که گفتم، من توفیق نشست و برخاست حضوری و همراهی رهبر را 
نداشتم؛ لذا بسیاری از جلوه‌های حیات اخلاقی رهبر را شهود نکردم تا بتوانم به تفصیل 
از شهود و شهد شرب مدام سخن گویم؛ اما از آن‌جا که بعد از شهادت معجزه‌گون ایشان 
بسیاری از حقیقت‌های کتمان‌شده یکی بعد از دیگری رخ نمود، دوست و دشمن از 
کرامت‌های خلق کریمش و شیدایی شبانه و نیایش عاشقانه و امساک معرفت‌اندیشی 
عقل‌سوز  و حکایت‌های  دل‌نشین  روایت‌های  شهید  رهبر  تقوای حکمت‌جوشی  و 
روایت و حکایت کردند و همه گفتند که در کوران جنگ که خون از زمین می‌جوشید و 



36 / روایتی از خورشید

آتش از آسمان می‌بارید، او نماز شبش ترک نمی‌شد و سه ماه فضیلت را امساک داشت 
و زبان شهوت در بند صیام می‌کرد تا قیام نکند.

دوست و دشمن گفتند که او در مصرف بیت‌المال محتاط بود و انواع وجوهات 
با وجوهات واجبی  استحبابی  تا وجوهات  پاکت می‌کرد  را هرکدام جداگانه  شرعیه 

مختلط نگردند.
ترانه‌های عاشقی و  انسانی و شاه‌بیت  الگوپذیری  این‌ها خطوط درشت طلایی 
پرچم‌های بر افراشتۀ شاهراه کمال در افق‌گاه کاروان رو به کمال مجذوب جاذبۀ ربوبی 
حق هستند و این چنین است که شهید اقالیم قبله نه‌تنها شهید خون و قیام و حماسه 
است؛ بلکه او شهید همیشه شاهد حیات به تعبیر جبران خلیل جبران، حیات برین و 
به فرمودۀ عقل کل عاقلان معاصر علامه جعفری، حیات معقول بود و هست و تا زمین 
بر مدار نظام احسن بچرخد و انسان راه کمال جوید، شهید مزاری راهبر و رهبر هست.
من  که  زمانی  در  و  جهاد  و  مبارزه  نخست  سال‌های  در  شهید  رهبر  جوادی: 
آشنا شدم، هم سیاسی بود و هم یک انقلابی دین‌مداری بود که رنگ و بوی و جوهر 
مبارزه‌اش را اخلاق و معیارها و ضوابط اخلاقی تشکیل می‌داد؛ مثلًا رهبر شهید عملًا 
مخالف تجمل‌گرایی بود و هرگز از امکانات فراوانی که در دست داشت، حتی لباس 
نوتری بر تن نمی‌کرد و معمولًا زندگی علی را مثال می‌زد و نامۀ حضرت به عثمان 
بن حنیف را رهبر شهید خیلی عالی تفسیر می‌کرد و متأثر از ایشان مرحوم واعظی 
شهرستانی هم این نامه را خیلی زیبا می‌خواند و معنا می‌کرد و یا رهبر شهید هیچ‌گاه 
تلاش نکرد تا خود را از دیگر همرزمانش برتر و بهتر جلوه دهد و برادری و برابری یک 
شعار نه بلکه یک رویۀ مشهور و مشهود او بود و این الگو را از پیامبر مثال می‌زد. یادم 
است در اردوگاه کاشمر چندبار و در دفتر سازمان نصر یک یا دوبار نشستن ایشان را 
در جلسه دیدم که هرگز مجلس‌شان صدر و ذیل نداشت و می‌گفت پیامبر را در میان 
جمع یک فرد ناشناس از طرز نشستنش در مجلس نمی‌شناخت؛ چون مجلس‌شان 
صدر و ذیل نداشت. رهبر شهید بسیار وقت‌ها در چهارراه ولی‌عصر تهران در دفتر 
سازمان سر راه پله و در کفشکن خوابیده؛ ولی یک کارگر مسافر را از اطاق بیرون نکرده 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 37

است؛ بنابراین، او به باور من یگ الگوی مذهبی و اخلاقی برای مبارزین بود و مبارزه 
و سیاست را از الگوهای مذهبی آموخته بود و به مرور زمان خود هم تجربیات سیاسی 

بسیاری را گرفت و خود را از این بابت هم غنی کرد.
قلمرو  و  بکشیم  بیرون  آدم‌ها  و خصوصی  رفتار شخصی  دایرۀ  از  اگر  را  اخلاق 
رفتار اجتماعی و اندیشه و باورهای آدمی را حوزۀ نفوذ اخلاق بدانیم- که قطعاً چنین 
است- رهبر شهید بزرگ‌ترین سیاست‌گر اخلاق‌مدار است؛ چون او عدالت و برابری 
و حقوق مساویانۀ شهروندی، جوهرۀ اصلی فکر و عملش بود و انسانی‌شدن سیاست 
و مهارشدن قدرت به نفع مردم و عادلانه‌شدن ساختارها تمام همتش و چه چیزی 
اخلاقی‌تر از انسانی‌شدن سیاست و عادلانه‌شدن قدرت و برابرشدن حقوق انسان‌ها؟
در برجستگی سیاسی شهید مزاری سخنی نیست؛ اما برجستگی  دکتر جویا: 
اخلاقی ایشان نیازمند توضیح است؛ زیرا اگر اخلاق را صرفاً مقولۀ دینی تفسیر کنیم، 
مجموعه‌ای از اوصافی که در متون دینی به‌عنوان ارزش‌های اخلاقی معرفی گردیده 
است، در منش و رفتار شهید مزاری تبلور خاص دارد. اوصافی چون وفای به عهد، 
می‌توان  را  ایشان  منظر  این  از  ایثار.  حتی  و  مواسات  عدالت‌محوری،  امانت‌داری، 
حداقل الگویی متعالی برای برخی از بهترین و برجسته‌ترین اوصاف اخلاقی دینی 
دانست؛ اما اخلاق پیش از آن‌که دینی باشد، مقولۀ انسانی است. منبع و داور اخلاق 
وجدان انسان‌ها است و ضمیر انسان برخی از اوصاف و افعال را »خوب«، »زیبا« و 
»ستودنی« می‌شناسد؛ همان‌گونه که در مقابل، پاره‌ای از اوصاف و رفتارها را »بد«، 

»زشت« و »نکوهیده« قلمداد می‌کند.
بر اساس این معیار، حداقل قسمت اعظم جامعه‌ای که شهید مزاری به آن تعلق 
دارد و بسیاری از دشمنان ایشان صداقت، شجاعت، مهرورزی، مردم‌دوستی و بسیاری 
از اوصاف دیگر ایشان را در مقولۀ خوب، زیبا و ستودنی قرار می‌دهند؛ بلکه بالاتر از 
این، ایشان را نمایانگر تمام و کمال این اوصاف می‌دانند. شاهد این مطلب جوشش 
هرساله و هرچه با شکوه‌تر مراسم‌هایی است که در سالگرد ایشان برگزار می‌شود و 
نیز سخنانی که دشمنان ایشان در این مدت بر زبان آورده‌اند. به نظر حقیر در میان 



38 / روایتی از خورشید

تاریخ اجازه  آن‌جا که حافظۀ  تا  بلکه  افغانی در چهار دهۀ گذشته و  سیاست‌مداران 
می‌دهد، اخلاقی‌ترین سیاست‌مدار افغانستان است. سیاست‌مداران ما، چه در جامعۀ 
هزاره و چه در سایر جوامع، متأسفانه پس از ایشان نتوانستند بر مدار اخلاقی که ایشان 
سخت به آن وفادار بودند، پایبند بمانند. در مقابل ما شاهد فروپاشی کامل اخلاق در 

رفتار سیاسی سیاست‌مداران هستیم.
معنا سیاسی  تمام  به  مزاری شخصیتی  وکیل سعادتی: روشن است که شهید 
بود؛ یعنی او خود را وقف سیاست‌ورزی و فعالیت‌های سیاسی کرده بود؛ بنابراین، 
برجستگی‌های اخلاقی شهید مزاری را نیز می‌توان در نوع سیاست‌ورزی و فعالیت‌های 
سیاسی ایشان جست‌وجو کرد. البته تمرکز به اخلاق سیاسی شهید مزاری که به نحوی 
نادیده‌گرفتن اخلاق فردی در حوزۀ زندگی  به‌معنای  بیانگر اخلاق اجتماعی است، 
خصوصی ایشان نیست. دلیل این‌که من به‌عوض اخلاق فردی شهید مزاری که شاید 
مورد نظر شما باشد، به حوزۀ اخلاق سیاسی ایشان تمرکز می‌کنم، این است که من در 
این حوزه بیش‌تر اندیشیده‌ام. از نظر رفتارهای شخصی که معمولًا از چشم عام پنهان 
و مستلزم آشنایی از نزدیک است، من چندان حرفی برای گفتن ندارم. فی‌الجمله حرف 

‌و حدیث‌هایی شنیده‌ام که ممکن است نتوانند حق مطلب را ادا کنند.
نکتۀ دیگر قابل تذکر این است که وقتی از برجستگی‌های اخلاقی شهید مزاری 
در حوزۀ سیاست و اخلاق اجتماعی بحث می‌کنم، منظورم، تقسیم‌بندی‌های متعارف 
در رابطه با نسبت اخلاق و سیاست نیست. منظورم بیش‌تر نوع سیاست‌ورزی شهید 
مزاری است. انگیزه و اهداف و اغراض سیاست‌ورزی او را می‌خواهم بررسی کنم. 
مصطفی ملکیان نوع فعالیت‌های انسانی و بالتبع، سیاست‌ورزی انسان‌ها را به سه 

دسته تقسیم می‌کند.
آن  طریق  از  افراد  که  فعالیت‌هایی‌اند  اول،  دسته  فعالیت‌های  ملکیان،  نظر  از 
فعالیت‌ها کسب درآمد می‌کنند تا زندگی‌شان از نظر معیشت به‌سامان گردد. این نوع 
فعالیت، شغل و حرفه انسان را برای امرار معاش تشکیل می‌دهد. فعالیت‌های دسته 
دوم، فعالیت‌هایی‌اند که انسان از عمق جان به آن‌ها علاقه دارند. آن‌ها را انجام می‌دهند 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 39

تا لذت ببرند. در این نوع فعالیت، ذره‌ای درآمد متصور نیست. چه‌بسا ممکن است 
درآمدهایی که از فعالیت‌های دسته اول حاصل آمده باشند، برای انجام فعالیت‌های 
دسته دوم، به مصرف برسند. این نوع فعالیت‌ها به تعبیر ملکیان، فریاد درون انسان‌ها 
متنوع  و  دوم وسیع  دسته  فعالیت‌های  داد. حوزۀ  انجام  را  آن‌ها  باید  ناگزیر  و  است 
است. ممکن است گردشگری باشد؛ ممکن است رفتن به سینما باشد؛ ممکن است 
کتاب‌خواندن و یا نوشتن باشد و ممکن است فعالیت‌های دیگری از این دست باشد.
دسته سومِ فعالیت‌های انسان اما نسبت به هردو نوع فعالیت دیگر متفاوت است. 
امکان دارد صدای درون انسان باشد؛ اما نه آن صدایی که خوشایندهای زندگی فردی 
انسان را فریاد می‌کند. نه آن صدایی که پیام لذت و سرگرمی و تفنن را به گوش جان 
انسان می‌رساند؛ بل آن صدایی که پیام مسئولیت انسان در برابر دیگران را فریاد می‌کند. 
آن صدایی که پیام مبارزه و تلاش در جهت کم‌کردن درد و رنج دیگران را به گوش جان 
انسان می‌رساند. این نوع فعالیت به‌منظور کمک به دیگران و هزینه‌کردن از خویشتن 
انجام می‌شود. هزینه از جان خود، هزینه از مال خود و هزینه از حیثیت و آبروی خود. 

به قول ملکیان این نوع فعالیت، همان »عبارت الاخرای اخلاقی‌زیستن است.«
با توجه به دسته‌بندی فوق، فعالیت سیاسی نیز به سه صورت انجام می‌شود. عده‌ای 
فعالیت سیاسی را به‌مثابۀ شغل و حرفه برمی‌گزیند تا وزیر و وکیل شوند و معیشت زندگی 
به‌سامان گردد. البته این نوع فعالیت سیاسی، به‌جای خودش مهم است و غیر اخلاقی 
نیست؛ بلکه آن‌گونه که ملکیان نیز تأکید می‌کند، اساساً برای اخلاقی‌زیستن است؛ زیرا 

یکی از وجوه اخلاقی‌زیستن، تکافوی معیشت از طریق شغل و حرفه است.
عده‌ای دیگر، فعالیت سیاسی را به تعبیر ملکیان، نوعی علقه‌پردازی می‌دانند و از 
سروکار داشتن با امور سیاسی لذت می‌برند؛ مانند دانشجویان زمانی که در دانشگاه 
طریق  از  یا  و  شوند  وزیر  و  وکیل  که  نظر  این  از  نه  دانشجویان  درس‌انــد.  مشغول 
فعالیت سیاسی و سیاست‌ورزی امرار معاش کنند؛ بلکه از این نظر که سیاست‌ورزی 
و فعالیت‌های سیاسی را دوست دارند به آن نگاه می‌کنند و به فعالیت سیاسی روی 

می‌آورند.



40 / روایتی از خورشید

دستۀ سوم اما کسانی‌اند که نه عاشق فعالیت سیاسی‌اند تا از سروکار داشتن با 
سیاست و قدرت لذت ببرند و نه فعالیت‌های سیاسی را چونان شغل و حرفه برای 
درآمد و معیشت برمی‌گزینند. این دسته، فعالیت‌های سیاسی را چونان وظیفۀ اخلاقی 
و مسئولیت اجتماعی درک می‌کنند؛ بنابراین، بین فعالیت‌های سیاسی این سه دسته، 
از نظر انگیزه و اهداف و اغراض، تفاوت از زمین تا آسمان است. دستۀ سوم، فعالیت 
سیاسی را به‌منظور انجام وظیفۀ اخلاقی خویش برمی‌گزینند تا شاید بتوانند از درد و 
رنج هم‌نوعان خویش بکاهند؛ درد و رنجی که از ناحیۀ نظام‌های حاکم بر جامعه پدید 
آمده است و کاستن از آن‌ها، مستلزم مبارزه با کج‌روی‌های قدرت‌مداران و کژی‌های 
نظام سیاسی و مستلزم سینه سپرکردن در برابر استبداد حاکم بر جامعه است و طبعاً 
هزینه دارد. روی آوردن شهید مزاری به سیاست و درگیری تمام‌عیارش با امور سیاسی؛ 
تحت‌الشعاع  را  فردی‌اش  زندگی  علقه‌پردازی‌های  و  خانواده  و  خود  که  به‌گونه‌ای 
قرار داد و به فراموشی سپرد، در واقع، در نگاه اخلاقی ایشان نسبت به سیاست و 
فعالیت‌های سیاسی قابل ارزیابی است. او فعالیت‌های سیاسی را برای خود انتخاب 
نکرده بود؛ برای هم‌نوعانش انتخاب کرده بود. برای کاستن از درد و رنج دیرسال مردمی 
که در جهنم تبعیض و نابرابری سوخته بودند، انتخاب کرده بود. برای رهایی مردم از 
بیداد استبداد بی‌اختیار به اعماق دنیای سیاست پرتاب شده بود. برای رهایی مردمی که 
موجودیت‌شان جرم، هویت‌شان جرم، مذهب‌شان جرم، خون و نژاد و آناتومی بدن‌شان 
جرم بود. اخلاق به مزاری نهیب می‌زد که در یک چنین حالتی چاره‌ای نداری جز 
این‌که به فعالیت سیاسی بپردازی. بارزترین قلۀ اخلاقی شخصیت شهید مزاری دقیقاً 
در نوع سیاست‌ورزی او قابل دید است. در یک‌کلام، شهید مزاری یکی از بزرگ‌ترین 
برای  اجتماعی،  و  فردی  بعد  در  اخلاقی‌اش،  ویژگی‌های  که  بود  سیاست‌مدارانی 

سیاست‌مداران و نسل جوان ما که به سیاست می‌اندیشند، قابل الگوگیری است.
سناتور شریفی: به نظر من، پیرامون سجایای اخلاقی شهید مزاری تا به حال 
کم‌تر تمرکز صورت گرفته و ابعاد اخلاقی وی بود که بیش‌تر به ایشان جاذبه می‌داد. 
در  ایشان  بود.  مزاری  شهید  ویژگی‌های  دیگر  از  خوش‌گفتاری  و  خوش‌رویی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 41

ملاقات‌های غیر رسمی شخصیت خوش‌طبع و خنده‌رو که در بسا موارد با بچه‌ها 
شوخی می‌کرد و برای‌شان موقع می‌داد و زمینه را مساعد می‌ساخت تا حرف‌های دل 
خودشان را بگویند و به طور بسیار صمیمانه و رفیقانه با آن‌ها در تماس می‌شد. این 
خصلت را هم در کابل و هم در پنجاب در برخوردشان با مجاهدین حاضر در پایگاه 

مشاهده می‌کردم.
روی  پیش  در  عصرها  بود،  سه  کارته  در  اقامت‌گاه‌شان  که  زمانی  کابل  در 
اقامت‌گاه‌شان به روی چمن چوکی می‌گذاشتند و دوستان‌شان از بخش‌های مختلف، 
شخصیت‌های سیاسی، قومندانان، جوانان، موسفیدان و غیره جمع می‌شدند در یک 
با حاضرین  و  می‌نشست  بالای چوکی  استاد  غیر رسمی،  و  دوستانه  کاملًا  محفل 
این‌گونه  مزاری  شهید  خود  که  داشت  خوش‌طبعی‌هایی  و  صمیمی  صحبت‌های 
نشست‌ها را »گعده« نام‌گذاری کرده بود. در گعده‌های عصرانه، هر کسی آزادانه در 
حضورشان در این حلقه می‌نشست و از هر دری سخن گفته می‌شد. بیش‌تر اوقات 
استاد مزاری هم با لباس ساده، فقط با پیراهن و تنبان، رادیوی خود را گرفته می‌آمد در 
جمع مردم و محفل دوستانه می‌نشست و شوخی‌ها و خوش‌طبعی‌ها شروع می‌شد. 
این‌ها ویژگی‌ها و برجستگی‌های اخلاقی بود که در خاطرات یاران و دوستان شهید 

مزاری زنده است و هرگز فراموش نمی‌شود.
برجستگی‌های سیاسی شهید مزاری برای همه معلوم است؛ اما مهم‌تر از همه 
برجستگی‌های اخلاقی و منش‌های والای انسانی رهبر شهید است که رهبر شهید را 
از سایر سیاست‌مداران متمایز می‌سازد. آنچه برای نسل ما بیش‌تر اثرات الگویی داشته 
باشد، باید جنبه‌های اخلاقی شهید مزاری باشد که این ویژگی‌ها قطعاً خصوصیات 

منحصر به فرد است.
استاد علیزاده مالستانی: برجستگی‌های سیاسی وی را کسی انکار نمی‌تواند؛ 
مگر این‌که عناد داشته باشد. در مورد برجستگی‌های اخلاقی وی هرچند از نزدیک با 
ایشان سر و کار نداشتم؛ اما همین مقدار که در مقابل متکبر و خودخواه متکبر بود و در 
مقابل افراد عاجز متواضع بود، هر کسی از آحاد مردم با جرأت می‌توانست نزد وی راه 



42 / روایتی از خورشید

یابد و سخن خود را با وی در میان بگذارد، این یک برجستگی اخلاقی است. در آثار 
اسلامی آمده است که تکبر در برابر متکبران عبادت است.

برجستگی‌های  برجستگی‌های سیاسی،  با وجود داشتن  فیاض: شهید مزاری 
اخلاقی والایی داشت که می‌تواند برای همۀ ما الگو باشد. نخست، این الگو بودنش 
ساده‌زیستی است. وی چه در دوران جهاد و چه پس از آن، شخصیت بی‌آلایش، ساده 
و غیر وابسته به تعلقات دنیا بود. با مجاهدین می‌نشست؛ در کارها مشارکت می‌کرد؛ 
غذا می‌پخت و از هیچ کاری در جهت خدمت به هم‌سنگرانش دریغ نمی‌کرد. در کابل 

هم یک بسترۀ خواب و دو سه جوره لباس داشت و تمام.
زمانی که در کابل در قامتِ یک رهبر مقتدر مردمی ظاهر شد، هویت سرکوب و 
تحقیرشدۀ مردمش را احیا کرد. در انجام مستحبات هم قابل توجه بود. در عید فطر 
سال 1373 اعضای شورای مرکزی، و در رأس آنان شهید مزاری، با مردم دیدار عمومی 
و عیدمبارکی داشتند. وقتی با شهید مزاری بغل‌کشی کردم، چنان عطر دل‌انگیز زده 
بود که تا هنوز بوی خوش آن در روح و روانم هست و فراموش نمی‌کنم. آن روز نسبت 

به روزهای قبل خیلی مرتب و با محاسن اصلاح‌شده و تمییز ظاهر شده بود.
استاد ناطقی: مزاری شخصیت پیچیده عمیق و چندبعدی داشت و جالب این‌که 
هر کسی را با همان خصوصیاتی که داشت، مورد توجه قرار می‌داد. با سیاست‌مدار 
خوب سیاست می‌کرد؛ با دشمن نیز خوب پنجه می‌داد و کم نمی‌آورد؛ با روحانی و 
عالم خود یک عالم بود و می‌دانید که سال‌ها در حوزۀ علمیۀ قم درس خوانده بود و 
آیت‌الله جواد آملی احترام بسیار زیادی به مزاری داشت. در صحبتی که من با آیت‌الله 
جوادی آملی داشتم، ایشان از مزاری به‌عنوان یک شخصیت فاضل، مبارز و مجاهد یاد 
کرد و می‌نگریست و گفت احترام زیادی به مزاری دارد و در همان جلسه که آیت‌الله 
آملی  آیت‌الله  آیت‌الله دیگر هم حضور داشتند،  آیت‌الله جنتی و چند  و  باقر حکیم 
گفت شیخ عبدالعلی مزاری یکی از شاگردان خوب من بود و همیشه در درس‌ها سؤال 
می‌کرد و حافظۀ بی‌نظیری داشت. از نظر اخلاق و تربیت و ادب مزاری در بین رهبران 
سیاسی و جهادی افغانستان نمونۀ بی‌نظیر و استثنایی بود، بی‌آلایش، بی‌تکبر، ساده و 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 43

با لباس‌های کهنه زندگی می‌کرد. در این همه سال‌ها که همراه‌شان بودم و من هرگز یادم 
نمی‌آید که مزاری برای خود لباس نو سفارش داده باشد. برخی به‌عنوان هدیه و تحفه 
برای‌شان لباس، چپن، عمامه و کلاه می‌آورد؛ اما این‌که خودش برای خود لباس نو 
سفارش دهد و به پیش خیاط رفته باشد، هرگز چنین چیزی را ما ندیدیم. اجازه دهید 
از یک خاطره برای‌تان در شهر تایباد ایران صحبت نمایم. ما نیرو به افغانستان اعزام 
می‌کردیم. در جمع ما جناب رحیمی مسئول دفتر ما در کویته نیز حضور داشت. استاد 
مزاری هفته‌ها در مرز می‌ماند و مثل مجاهدین کار می‌کرد؛ بوجی‌های آرد را پشت 
می‌کرد، لباس‌هایش خیلی خراب شده بود. یک روز دیدیم که مزاری یک جوره لباس 
نسبتاً نو و تمیزی پوشیده؛ اما پیراهنش خیلی دراز بود. من و مرحوم واعظی در فکر 
شدیم که ایشان این لباس نو اما گشاد و کلان را از کجا کرده، خودش چیزی نمی‌گفت. 
سرانجام رحیمی گفت من پیراهن و شلوارم به ایشان دادم؛ لباسش بیخی از لباس‌گیری 
بیرون شده بود. همین شخصیت که با رقبای سیاسی خود می‌نشست، منطق بسیار 
قوی را به کار می‌گرفت و دشمنان خود را در بحث و گفت‌وگو شکست می‌داد. استاد 
مزاری چنگیز پهلوان را در بحث مستأصل ساخته بود و در کتابش می‌خوانید که مزاری 
چگونه وی را در تنگنا انداخته بود. جلال‌الدین حقانی را چگونه متقاعد ساخت و 
به چه نحوی صحبت  با حکمتیار  ربانی چگونه بحث داشت و همین‌گونه  استاد  با 
می‌کرد و از این طرف هم با مجاهدین چگونه رفتار داشت و آن وضع لباس و زندگی 
و ساده‌زیستی‌شان. مزاری واقعاً شخصیت استثنایی، کاریزما و پیچیده و چندین‌لایه 
داشت. مزاری شناختنش کاری سختی است و زمان ابعاد دیگری از شخصیت وی را 

معرفی و تفسیر خواهد کرد.
ج( خصوصیات اخلاقی

را  ایشان  رفتاری  برجستگی‌های  و  اخلاقی  ویژگی‌های  بخواهید  اگر  برهانی: 

ید؟ فهرست‌وار بیان کنید، از چه چیزهایی نام می‌بر

ابراهیمی غرجستانی: برخی خصلت‌ها چنان با شخصیت  مزاری آمیخته است 
که گمان نمی‌کنم حتی دشمنانش- آن‌هایی که می‌شناختند-  هم منکر آن ویژگی‌ها 



44 / روایتی از خورشید

باشند؛ به‌عنوان نمونه: صداقت و شجاعت، غرور و غیرت، دلیری و دردمندی، عزت 
نفس، امانت‌داری و پارسایی و... ویژگی‌های بودند که مزاری را در چشم و دل مردم 

عزیز کرده بود و نامش را بر تارک تاریخ‌مان جاودانه ساخت.
گرفته،  قرار  تحلیل  و  توجه  مورد  کم‌تر  که  مزاری  ویژگی‌های شهید  از  یکی  اما 
اعتماد به نفس و خودباوری است که در وجود آن رهبر فرزانه موج می‌زد و چقدر این 
بزرگ‌مرد علاقه داشت این روحیه را به مردمش منتقل کند و چقدر نفرت داشت از 
زبونی، ذلت و خفت. چند نمونه را با استناد به سخنرانی‌های آن شهید سرافراز عرض 

کنم که واقعاً نشان‌دهندۀ غرور، عظمت و روحیۀ بالای ایشان است.
1.تأکید بر خودباوری سیاسی

زمانی در جمع اعضا و هواداران حزب وحدت در کابل این بحث وجود داشت که ما 
با کدام حزب هماهنگ و هم‌سو باشیم؟ عده‌ای از جمعیت و شورای نظار طرفداری 
می‌کردند و عده‌ای هم از حزب اسلامی و طرفین هم برای خودشان استدلال داشتند که 
حزب وحدت اگر در کنار این احزاب قرار گیرد، به خیر و صلاح ما است. شهید مزاری 
در یکی از سخنرانی‌هایش با ناراحتی از این موضوع یاد می‌کند و اصل این مفکوره را 
به چالش می‌کشد و می‌گوید: »چرا ما این مسأله را مطرح می‌کنیم که ما در کنار که 
باشیم؟ اصلًا چرا نگوییم دیگران در کنار ما باشند خوب است.« آنچه که برای مزاری 
موجب ناراحتی بود، این ضعف روحیه و عدم خودباوری بود؛ لذا می‌گفت چرا خودتان 

را قبول ندارید؟
2. تمجید از موضع‌گیری هزاره‌ها در عصر عبدالرحمن

مرحوم  آثار  در  و  نوشته  هزاره  مردم  به  که  نامه‌هایی  از  یکی  در  عبدالرحمن  امیر 
فیض‌محمد کاتب هم آمده، از هزاره‌ها اطاعت و انقیاد می‌طلبد و استدلال می‌کند که 
اگر شما هم با من مخالفت کنید، همسایه‌های ما )ایران، هند و روسیه( به ما به دیدۀ 
حقارت می‌نگرند و... )نقل به مضمون(. هزاره‌ها در جواب می‌نویسند که: چرا وقتی 
جغرافیای افغانستان را مشخص می‌کنی، هزارستان را نیز به‌عنوان یک دولت مستقل 
فوق‌العاده  مزاری  برای  موضع‌گیری  این  نمی‌بری؟  نام  روسیه  و  ایران  هند،  کنار  در 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 45

شعف‌انگیز است و وجدآفرین؛ چون نشان می‌دهد که هزاره در آن زمان چه موقعیتی 
داشته و از چه روحیه‌ای برخوردار بوده. ایشان در نقل این فقرۀ تاریخی شجاعت آن‌ها 
این غیرت و  این قدرت، شجاعت و  را می‌ستاید و می‌گوید: »مردم غیرتمند هزاره 
غرور را داشتند« که چنین موضع‌گیری کردند. مزاری سخت علاقه‌مند بود این غرور و 

خودباوری اجتماعی را احیا کند.
3.اعطای رتبه‌های نظامی

مورد دیگر را که من خودم یادم می‌آید، اعطای رتبه‌های نظامی است. حزب وحدت در 
دوران رهبر شهید لیستی از فرماندهان جهادی جمع‌آوری کرد و از کابل برای این‌ها 
رتبه‌های نظامی با امضای رهبر شهید فرستاد. تعداد قابل توجهی از این فرماندهان با 

همین عناوین جذب دولت شدند و در دوره‌های بعدی ترفیع یافتند.
این کاری بود که در زمان رهبر شهید راه افتاد. چون مزاری که با تمام وجود تاریخ 
تراژیک و تبعیض‌آلود کشور را درک کرده بود، برنامه‌های از این سنخ را در راستای 
احیای عزت، غرور و خودباوری مردمش ضرور می‌دانست؛ از همین رو بود که با درد 
و دریغ می‌گفت: چطور است که از یک قوم از مادر جنرال متولد می‌شود؛ اما یک قوم 
دیگر در طول تاریخ فرزندانش شایستۀ کسب رتبه‌های جنرالی شناخته نمی‌شوند؟ این 
اقتضای طبیعت نیست؛ بلکه زاییدۀ سیاست است؛ سیاستی استبدادی و غیر انسانی.

4.ناراحتی از »ارزان‌فروشی«
مزاری حداقل در دو مورد در سخنرانی‌هایی که از ایشان به ما رسیده، با ناراحتی از 
معامله‌هایی یاد می‌کند که خیانت‌کارانِ به مردم و جبهۀ مقاومت مرتکب شدند. در 
این‌جا یک بعد کار که نفرت‌انگیز است و  قابل نکوهش و سرزنش، اصل معامله 
و خیانت است؛ اما بعد دیگر که اغلب از نظرها مغفول بود اما سخت مزاری را رنج 
می‌داد، تعامل خفت‌بار و ذلیلانۀ خائنین بود. در یک مورد شهید مزاری می‌گوید کسی 
که در لوگر بیش از 30 نفر ندارد، 400 میلیون افغانی معامله کرده؛ اما خائنین ما در 
مقابل هشت میلیون افغانی عزت و شرفش را به بیگانه فروخته‌اند. عین سخن رهبر 
شهید این است که این نهایت حقارت را می‌رساند و برای یک ملت چنین زبونی و 



46 / روایتی از خورشید

داشتن چنین روحیۀ ضعیف، سم مهلکی است. وی با تلخ‌کامی می‌گوید حالا که خود 
را فروختی؛ اما چرا این‌قدر ارزان؟

جعفری: فکر کنم از پاسخ قبلی جواب خود را دریافت کرده باشید که بابه مزاری 
چه ویژگی‌های اخلاقی داشت و متخلقان به خلق احسن چگونه از او الگو بگیرند و 
خلق کریمانه یابند. به تعبیر آیت‌الله العظمی منتطری از چاه طبیعت یا به تعبیر علامه 
رحمت  اساس  بر  خَلق‌شان  چنان‌که  و  یابند  نجات  آماسیده  طبیعی  من  از  جعفری 
رحمانی نظم احسن یافته، خُلق‌شان هم بر اساس رحمت رحیمی قوام و قیام گیرد. 
یک کلمه بگویم و سرتان را به درد نیاورم: فضیلت‌های رسته در جان انسان‌های متخلق 
به اخلاق الله مثل چشمه به سرچشمه وصل است و همیشه جوشش دارد و به تعبیر 
دیگر، چون فیض خدا است همان‌طور که هرچه چشمه را بکاوی، آب بیش‌تر فوران 
می‌کند و فیض الهی انقطاع ندارد تا در چوب گز معدود محدودش کرد و فضیلت‌های 
اخلاقی مردان متخلق به اخلاق الله از جمله رهبر شهید بابه مزاری نیز چنین هستند.
جوادی: فکر می‌کنم بخشی گفته شد، هیچ انسانی جز معصومین جامع کمالات 
نیست؛ اما به تناسب بسیاری از شخصیت‌های مشهور، رهبر شهید سجایای اخلاقی 
بیش‌تری داشت. او یک انسان جامع مکارم اخلاقی بود. در برابر مردم عادی متواضع 
و شکسته بود؛ ولی در برابر زورگویان و زورمندان بی‌نهایت مغرور، نترس و گردن‌کش. 
ساده‌زیستی و الگوپذیری‌اش از علی و ابوذر، او را در برابر هواهای نفس و مال دنیا 
و تجملات زندگی و ابلیس هفتاد رنگ زر و زیور پولاد آب‌دیده کرده بود و او در این 
میدان چنان درخشید که تاریخ را خیره کرده است. من در همسایگی خانوادۀ رهبر 
شهید زندگی می‌کردم و خاطرات و مشاهدات بسیاری از زندگی ساده و محقرانۀ این 
خانواده دارم. راستی و صداقت رهبر شهید با خونش نوشته شده و استقامت، صبوری، 
شهید  رهبر  کند.  کمرنگ  نمی‌تواند  سیاسی  رهبر  هیچ  را  فداکاری‌اش  و  شجاعت 
بسیار تیزهوش بود و بی‌اندازه قاطع و در حد بسیار بالا پرکار و با استقامت و به‌گونۀ 
یافته‌ام که بسیار ارزشمنداند؛  دسته‌بندی‌شده خصوصیاتی را در اخلاق رهبر شهید 
همانند 1( ساده‌زیستی و بی‌آلایشی؛ 2( صداقت و بی‌ریایی؛ 3( قاطعیت و باورمندی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 47

به تصامیمش؛ 4( پاکی و عدم اعتنا به مال دنیا؛ 5( مردم‌دوستی و ایمان به کار جمعی 
و... . 

سبحانی: ایشان در ابعاد سیاسی، نظامی، علمی و اخلاقی، دارای برجستگی‌هایی 
است که لازم است این ابعاد روشن و واضح بیان گردد تا مردم با الگوگیری از آن‌ها، راه 

درست زندگی با عزت را دنبال کنند.
ایشان واقعاً از نظر اخلاقی، دارای برجستگی‌های بی‌مانند بود. فرد خودساخته‌ای 
بود که در جنبه‌های گوناگون درخشندگی داشت؛ اما اگر بخواهیم مواردی را نام ببریم، 
با  راستی  و  بود: صداقت  برجسته  بسیار  ایشان  وجود  در  من  به‌نظر  این خصلت‌ها 
مردم، امانت‌داری، عفت و پاکدامنی، ساده‌زیستی، زندگی زاهدانه، عزت نفس بالا و 

شجاعت. ایشان در این چند مورد در اوج بود.
برای توضیح بیش‌تر لازم است نمونه‌ای از زندگی شهید مزاری آورده شود. در مورد 
ایشان، آیت‌الله اسلامی شهرستانی در یکی از سخنرانی‌هایش در منزل  امانت‌داری 
مامای مرحومم، استاد واعظی، نقل کرد که روزی در مدرسه )حدود سال 54( کسی 
سراغ مرا گرفت. وقتی آمدم، دیدم کسی است خودش را عبدالعلی مزاری و از دوستان 
رضایی شیخ میرانی معرفی کرد و یک شاخۀ خرما را به من داد و گفت: رضایی برای 
شما فرستاده. گفتم: چرا با شاخه آوردی؟ خرمایش را جدا می‌کردی راحت‌تر بود. 
گفت: خواستم امانت را همان‌طور که داده، به صاحبش تحویل دهم. مورد دیگر این‌که 
خودم چندین مورد خانوادۀ شهید مزاری را دیدم که از تلفن منزل استاد واعظی با آقای 
مزاری تماس می‌گرفت و با استاد صحبت می‌کرد. از مامایم سؤال کردم که خانوادۀ 
شهید مزاری تلفن ندارد؟ او در جواب گفت: دارد؛ اما هزینۀ تلفن بالا است و شهید 
بیایند از  مزاری حاضر نمی‌شود از کابل زنگ بزند. ما از خانوادۀ استاد می‌خواهیم 
منزل ما زنگ بزنند. در مورد شجاعت ایشان همین کافی است که کسی غرب کابل 
را ببیند، بعد بسنجد که ایشان چه قدر شجاعت داشت. اما در مورد صداقت ایشان 
نیز هیمن بس که ایشان تا آخرین لحظه زندگی به مردمش خیانت نکرد و به قولی که 
به مردم داده بود، عمل کرد. در عفت نفس و پاکدامنی او همین بس که دشمنان او که 



48 / روایتی از خورشید

دنبال نقاط ضعف او بودند و از کاه کوه می‌ساختند، هرگز در این مورد نتوانستند حرفی 
بزنند. اما از همه مهم‌تر، عزت نفس بی‌نظیر او است. سید حسینی مزاری رفیق زمان 
تحصیل ایشان در مصاحبه با مجلۀ یاد یاران یا هفته‌نامه وحدت می‌گوید: وقتی قم 
آمدیم مردد بودیم که قم بمانیم یا نجف برویم. تصمیم گرفتیم خدمت آیت‌الله مرعشی 
نجفی برویم، استخاره بگیریم. وقتی خدمت ایشان رسیدیم، گفتیم: برای‌مان استخاره 
بگیر. استخاره گرفت و دستور داد مقدار پول بیاورد. وقتی پول آورد، به ما داد. شهید 
مزاری گفت: آقا! من برای استخاره خدمت رسیدم. سهم امام نمی‌خورم. پول را پس 
داد. آقای نجفی تعجب کرد و با احترام تا دم در ما را بدرقه کرد. مورد دیگر این‌که 
آقای بلاغی غزنوی، یکی از رهبران سابق پاسدارن جهاد، در مصاحبه‌ای که با ایشان 
داشتیم، می‌گفت: چند سال عتبات عالیات رفتم و در نجف آقای نجفی، سفیر سابق 
ایران در کابل، را دیدم که مسئول کنسولگری ایران در نجف بود. ایشان مرا دعوت کرد 
و در ضمن صحبت، یادی از شهید مزاری شد. آقای نجفی اشک در چشمش حلقه زد 
و گفت مثل مزاری کسی پیدا نمی‌شود. گفت: ما وضعیت شهید مزاری را می‌دانستیم. 
تصمیم گرفتیم برایش کمک کنیم تا دستش باز باشد. مبلغ ده هزار دلار خدمت ایشان 
آوردم و گفتم این کمک برای شخص شما است و ربطی به حزب ندارد. هرکاری کردم 

قبول نکرد و گفت من به پول شما نیاز شخصی ندارم.
وکیل سعادتی: یک‌رنگی او با مردم، تواضع او در برابر ضعیفان، سخت‌گیری او 
در برابر بیت‌المال، غرور آهنین و تسلیم‌ناپذیری او در برابر خودخواهان و خودکامگان، 
صداقت او در گفتار، شجاعت و مقاومت او در عمل، ساده‌زیستی او در اوج قدرت، 
صبر او در برابر ناملایمات، ایثار و فداکاری او برای مردم، تقوای او در دین‌داری، ایمان 
او در مبارزه و بیزاری او از ستم، نفاق، مکر و خدعه و پیمان‌شکنی را می‌توان موارد 
و مصادیق بلند و بارزی از اخلاق اجتماعی و فردی آن شهید شاهد به‌حساب آورد.

سناتور شریفی: ویژگی اخلاقی رهبر شهید یکی در تواضع ایشان است. وی 
در عین صلابت و شکوه معنوی که داشت، از تواضع و فروتنی ویژه‌ای برخوردار بود. 
امروز رهبران جامعۀ ما با عساکر و افراد عادی برخورد حاکمانه دارند و با غرور به آن‌ها 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 49

نگاه می‌کنند؛ اما برای شهید مزاری همۀ افراد مرتبۀ یک‌سان داشتند. به همه با دید 
انسانیت نگاه می‌کرد و با همه برخورد با محبت و دوستانه داشت. دیگر از خصوصیات 
اخلاقی ایشان، ساده‌زیستی او بود، با لباس سادۀ معمولی زندگی می‌کرد و زیبایی‌اش 
در همان ساده‌زیستی بود. شهید مزاری صبور بود. او سینۀ بس‌فراخ و حوصلۀ عجیب 
داشت. در برابر تمام مشکلات صبور بود. در برابر گرسنگی، تشنگی، در برابر مصائب، 

فقدان عزیزان و... .
خلاصه این‌که ویژگی‌های اخلاقی شهید مزاری عبارت بودند از: اعتماد به نفس، 
قناعت،  استقامت،  شجاعت،  صبر،  اعلایش،  حد  در  نفس  با  جهاد  خودسازی، 
در  آرامش  و خلق خدا محوشدن،  به خدا  بریدن،  از خود  بردباری، شکسته‌نفسی، 

تنگنای فشارهای شدید.
این‌ها خصوصیاتی‌اند که همه در سیما، حرکات، گفتار و رفتار آن مرد بزرگ متجلی 

و متبلور بود که برشمردن آن‌ها تعریف از درخشش آفتاب است.
استاد علیزاده مالستانی: برای من همین ویژگی اخلاقی وی که خودسران و 
امتیازجویان را به چشم خواری می‌نگریست و در برابر تودۀ مردم نرم و متواضع بود، 

قابل توجه است.
خداباوری،  توکل،  استقامت،  صبوری،  شجاعت،  ساده‌زیستی،  فیاض: 
مردمی‌بودن، حساس‌بودن به زمان و شرایط پیرامون، خوش‌مشربی و حاضرجوابی.

این  به  کنیم،  فهرست  اگر  را  شهید  رهبر  اخلاقی  خصوصیات  ناطقی:  استاد 
جمع‌بندی می‌رسیم: تقوا، شجاعت و درایت و تعهدش به مردم فوق‌العاده بود. مزاری 
یک متعهد و مؤمن به خدا بود و مزاری سخت به مردم پابرهنه اعتقاد داشت و به 
قول چنگیز پهلوان، مؤمن به خواسته‌های مردم هزاره. مزاری مردی شجاع و دلاور 
بود. دانایی و تیزهوشی زیادی داشت. بی‌نهایت پرکار و پربار بود. منطق قوی داشت. 
رفتارش با مردم و با همکارانش متواضعانه و مؤدبانه بود. رفتارش با مخالفان سیاسی 
نمی‌شد  بلند  از جایش  مثلًا  می‌کرد؛  برخورد  متکبرانه  گاهی  بود؛  متقابل  موضع  از 
و مخالفش را در بغل نمی‌گرفت. اهل ریا و تزویر نبود. در امر بیت‌المال بی‌نهایت 



50 / روایتی از خورشید

سخت‌گیری داشت. با فقر زیاد زندگی کرد و هیچ پولی برای بعد از خودش به جای 
نگذاشته است. همیشه ساده زندگی می‌کرد. در فکر غذای خوب هرگز نبود. آش را 
بسیار دوست داشت. مزاری دارای ظرفیت بود. یک وقت به من گفت: آدم در کار 
از عقاید و موضع‌گیری خود  و  نماید  قبول  را  پنجاه درصد حرف جمع  باید  جمعی 
بگذرد. سیاست‌مدار کاریزما بود و نفوذ کلام زیادی داشت. سازمان‌دهندۀ قوی در 
و  رمزداری داشت.  و  نافذ  بود. چشمان  هیبتی  با  و  با صلابت  مرد  بود.  تشکیلات 
خلاصه این‌که شب‌ها زیاد گریه می‌کرده است و مزاری حافظۀ بی‌نظیر داشت و یک 

ابرکامپیوتر انسانی بود.
د( تکبر و یا تواضع؟

برهانی: مخالفان شهید مزاری، ایشان را با عناوینی چون متکبر، خودخواه، مستبد و 

حتی بی‌دین یاد می‌کنند. آیا چنین بود؟

تأثیرگذاری وسیع  ابراهیمی غرجستانی: انسان‌های بزرگ به همان میزانی که 
دارند و در دل میلیون‌ها انسان شیفته و شیدا حضور دارند، از سوی برخی کوته‌فکران 
تنگ‌نظر نیز آماج طعن و توهین و ترور شخصیتی قرار می‌گیرند. مزاری نیز مخالفان 
بی‌انصافی داشت و دارد. یکی از نمودها و نمونه‌های بی‌انصافی‌شان همین است که به 
مزاری برچسب بی‌دینی می‌زنند. او که حساسیتش در مصرف بیت‌المال مشهور بود؛ 
چنان‌که می‌گفتند پول‌گرفتن از مزاری کار هر کسی نیست. او که تمام بودجۀ حزب در 
اختیارش بود؛ اما خانواده‌اش در دیار مهاجرت با فقر و محرومیت مثل هزاران مهاجر 
دیگر زندگی می‌کرد. او که در شرایط جنگی توصیه‌اش به مردم این بود که »خدا را به یاد 
داشته باشید و شب‌ها در مساجد جمع شوید برای سنگرداران دعا کنید.« او که برای 

گوهر دین که ستیز با ستم و تلاش برای تحقق عدالت است، مبارزه می‌کرد.
اما عجیب است که هیچ‌کدام این‌ها برای عده‌ای »ملامت‌گر بیکار« کافی نبوده و 
با معیارها و مبانی فکری این جماعت سازگار نیست! لذا به تخریب شخصیت مزاری 
می‌پردازند. این‌ها که برای فریب خلق به تظاهر و تزویر روی آورده و خود را مظهر 
حق می‌خوانند و مهم‌ترین مظاهر دین‌داری را در تسبیح به‌دست‌گرفتن و اوراد و اذکار 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 51

خواندن خلاصه می‌کنند؛ اما از مبارزه گریزانند و در میدان دفاع از حق که هزینه دارد، 
غایب‌اند. در این عرصه‌ها باید بزرگ‌مردانی چون مزاری گام نهند تا برای نسل‌ها و 

عصرهای آینده افتخار و الگو باشند.
گفتید  که  چنان  دارند؛  مزاری  روش  و  رفتار  به  که  است  ایراداتی  دیگر  بخشی 
مزاری را متکبر می‌خواندند و... اما حقیقت این است که مزاری انسانی بود در نهایت 
ساده‌زیستی و تواضع. اما در عرصه‌های سیاسی و نظامی و از جایگاه رهبری بخشی 
وسیعی از مردم افغانستان او  اهل التماس و خواهش‌های حقیرانه نبود. مزاری چون 
می‌دانست یک طیف از هم‌وطنان ما که سال‌ها و بل سده‌ها بر این سرزمین حکومت 
و  تحکم  هم‌چنان  می‌پندارند  مسلم‌شان  و حق  طلق  ملک  را  فرمانروایی  و  کرده‌اند 
زورگویی می‌کنند، با تفرعن و خودبزرگ‌بینی خو گرفته‌اند و نه‌تنها حاضر به پذیرش 
دیگران نیستند که  تهدید و تحقیرشان می‌کنند و در یک کلام به تداوم تاریخ سیاه گذشته 
باید از موضع قدرت  می‌اندیشند؛ لذا مزاری معتقد بود در مواجهه با چنین مردمی 

سخن گفت.
شهید مزاری در یکی از سخنرانی‌هایش می‌گوید: احمدشاه احمدزی یک بچۀ 12 
ساله ما را گرفته و با سیلی می‌زند و می‌پرسد شما حق می‌خواهید؟ مزاری در برابر یک 
چنین روحیۀ قلدرمآبانه می‌ایستد و با انسان‌های زورگو، زیاده‌خواه و انحصارطلب 
از موضع عزت و قدرت سخن می‌گوید و البته این نحوۀ موضع‌گیری برای کسانی که 
روحیۀ ضعیف داشتند، قابل توجیه نبود و از همین رهگذر برخی ایشان را مستبد و 

متکبر خواندند و برخی چیزی دیگری گفتند.
داوری‌های  و  باورها  نخست  که  بود  آن  به‌دنبال  موضع‌گیری‌هایش،  با  مزاری 
تا دیگر هزاره را به دیدۀ تحقیر ننگرند و  طرف مقابل را نسبت به هزاره تغییر بدهد 
دوم خودباوری و اعتماد به نفس عمومی را در جامعه‌ای خلق کند که خود مسئولیت 
رهبری‌اش را داشت تا این مردمی که سال‌ها با سرکوب زیسته بودند، هویت‌شان را 
کتمان می‌کردند و درد و رنج ناشی از تبعیض و تعصب را  تحمل کرده بودند، احساس 

کهتری را کنار بگذارند و دیگر خود را فروتر از دیگران نبینند.



52 / روایتی از خورشید

جعفری: کافر همه را به کیش خود پندارد.
مبارزان  و  مدافعان وضعیت موجود  بین  که همیشه  است  تاریخ شاهد  جوادی: 
انقلابیون  چون  و  بوده  شدید  جبهه‌گیری  بوده‌اند،  تغییر  خواهان  که  انقلابیونی  و 
نوآوری‌هایی داشته‌اند، سنتی‌ها دقیقاً نقطه‌هایی را هدف گرفته‌اند که انقلابیون از همان 
نقطه‌ها قوت می‌گرفته‌اند. پیامبر متهم به دروغگویی می‌شد؛ در حالی‌که صداقت قوت 
او بود؛ متهم به سحر می‌گردید؛ در حالی‌که حکمت، برهان، منطق و عقلانیت در 
قالب تدبر و تفکر منطق رسالت او بود؛ متهم به تندی و خشونت شد؛ در حالی‌که 
او دارای خلق عظیم و رأفت بی‌پایان بود و رحمتی بر همۀ جهانیان و اگر مهربانی و 
تا انسان‌ها را عاشق و شیدا و جانباز خود  انسان‌دوستی‌اش نبودی، چیزی نداشت 

بسازد.
موج  وجودش  در  آن‌ها  ضد  دقیقاً  که  بود  چیزهایی  به  متهم  شهید  رهبر  بلی 
می‌زد. رهبر شهید مصداق اشداء علی الکفار و رحماء بینهم بود. برای مجاهدان و 
هم‌سنگرانش خودش خدمتکاری می‌کرد؛ نان می‌پخت و سنگر کار می‌کرد. رهبر شهید 
گِل لگد می‌کرد و اطاق برای مجاهدین می‌ساخت. او در کنار یارانش خاک‌نشین بود و 
هیچ‌گاه هوس کاخ نکرد و دوش رهبر شهید بار بار جایگاه نعش شهیدان و مجروحان 
بود؛ ولی او در برابر دشمنان، حسودان و کجروان وکج‌فکران حقیقتاً سرکش، مغرور 
و متکبر بود. جباریت، قهاریت و تکبر همیشه محکوم و صفت بد نیست گاهی و در 
حالاتی خدای رحیم و مهربان و بزرگوار و بزرگ‌منش هم جبار و قهار و متکبر است و 

بر اوتعالی هم صفات نیکو است.
صفات دین‌داری و بی‌دینی گذشته از این‌که همیشه از جهتی تجارت و دکانداری 
عده‌ای بوده و از جهتی حربه و ابزار تخریب و تضعیف رقیب و از جانب دیگر وسیلۀ 
تحمیق انسان‌ها، به‌نظر می‌رسد حتی به دور از این موارد هم به نوع نگاه‌ها و تفسیرها 
از دین هم مربوط می‌شود. سال‌های زیادی از آن زمان‌ها می‌گذرد و فکر نمی‌کنم که 
دیگر ابهامی در این زمینه‌ها باشد. دین و مذهب با قرائت‌ها و تفاسیری که وجود دارد، 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 53

می‌توانند تا مرز تفسیق و تکفیر فرقه‌های مختلف توسط همدیگر پیش برود.
من باورم این است که رهبر شهید قرائت روشن‌بینانه و مطابق نیاز زمان از دین 
داشت و قرائت او امروزه دینی‌ترین قرائت است. قرائت رهبر شهید انسانی‌کردن دین 
بود؛ در حالی‌که قرن‌ها تلاش شده تا دین را بر علاوۀ مبدأ آسمانی‌اش دارای منظر، 
ماهیت و پوست و مغز آسمانی و قرائت آسمانی نموده از عینیت در زندگی بشر دور 
کنند، برعکس، رقبا، منتقدان و دشمنان رهبر شهید بودند که فقط تظاهری به دین 
داشتند و خود درک عمیق و قرائت مشخصی از دین نداشتند و ندارند. دین در دست 
آن‌ها چماق و در زبان‌شان ابزار تکفیر و توهین و در قلب‌شان بی‌ریشه و در مغزشان 
پوسیده و بی‌جوشش بود و منتقدان دینی رهبر شهید جز مشتی کج‌اندیشان خرفتی 

چون خوارج در عصر علی نبودند.
عصیان علیه پیامبر بر سر چه چیزهایی بود؟ وقتی او می‌گفت زن هم انسان است و 
همۀ افراد انسان کرامت ذاتی دارند و انسانی بر انسانی برتری ندارد، در جامعۀ زن‌ستیز 
جاهلی چشم‌ها از تعجب گویی از حدقه می‌برامدند. وقتی پیامبر برابری انسانی را 
اعلام کرد، ثروتمندانی که بخشی از بشریت را برده گرفته بودند، ترسیدند. وقتی پیامبر 
از عدالت و تساوی حقوق حرف زد، مشتی زراندوز مفت‌خوار را علیه خود شوراند.

رهبر شهید و یارانش دیگر کدام نماد بی‌دینی نداشتند. آنچه که آن‌ها را در منظر 
عده‌ای بی‌دین می‌نمود، عدالت‌خواهی‌شان بود و این‌که می‌گفتند هزاره هم انسان است 
و دارای حقوق برابر با دیگران، قشری بر قشر دیگر برتری ذاتی ندارد، نسب و نسبت‌های 
خونی ارزش نیست، دست‌بوسی، چه از جهت برتری و تقدس‌بخشیدن کسی، چه از 
جهت ترس و چه از جهت ریا کفر است و خلاف کرامت انسانی... چنین تفکری از 
نظر آن‌هایی که دین را وسیلۀ قدرت و ثروت کرده بودند و یا برداشت و قرائت‌شان از دین 
قرائت طبقاتی و قشری‌گرایی بود، کفر تلقی می‌شد. شما می‌دانید که عدالت اجتماعی 
و مشخصاً محرومیت‌زدایی تاریخی از هزاره‌ها تنها و تنها در مرام‌نامۀ سازمان نصر 
وجود داشت و آن زمان از هزاره سخن‌گفتن ولو به‌عنوان حق‌خواهی و عدالت‌طلبی، 
به‌معنای مغولیست‌بودن و شعله‌گرایی بود و انحراف از دین و مذهب! حالا مد شده و 



54 / روایتی از خورشید

بازار گرمی دارد. تأکید بر حقوق زن در زمانی که جهاد داشت به پیروزی می‌رسید، هم 
از منظر بسیاری‌ها کفرگویی بود. زن و شخصیت و حقوق انسانی‌اش در تاریخ و تا به 
اکنون جزء معرکه‌های کفر و دین بوده و هست. خطی کشیده شده به درازای تاریخ 
بشریت که در یک سوی این خط جبهۀ پرقدرت اسارت و بردگی و بهره‌کشی جنسی 

زن است و در سوی دیگر گروه مدافع از حق برابری و انسانی او.
دکتر جویا: من جز دوبار ایشان را از نزدیک ندیده‌ام؛ بنابراین، نمی‌توانم دقیقاً 
این مدعا را تأیید یا رد کنم؛ اما تا آن‌جا که از قراین و شواهد بیرونی رفتار ایشان به 
دست می‌آید، عناوین فوق به اتهام بیش‌تر شباهت دارد؛ زیرا ایشان به نحوی مؤسس 
حزب وحدت است و در حزب وحدت دموکراتیک‌ترین شیوۀ مدیریت را هم در قالب 
بود  احزابی  اجتماع  برآیند  وحدت  هستیم. حزب  شاهد  عمل  در  هم  و  اساس‌نامه 
که برخی از آن‌ها مدت‌ها با هم درگیری مسلحانه داشتند و خون ریخته بودند. گرد 
هم‌آوری و ادارۀ چنین افراد ناهمگون نمی‌تواند تراویده از یک روح مستبد و مستکبر 
باشد. تقریباً تمامی احزاب افغانستان شخص‌محور بودند؛ اما حزب وحدت با سیستم 
مردم‌سالارانه اداره می‌شد. قرآن‌کریم در توصیف پیامبر گرامی اسلامی از همین ضابطه 

استفاده کرده می‌گوید:
وا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ  ا غَلیظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّ هِ لِنْتَ لَهُمْ وَ لَوْكُ نْتَ فَظًّ فَبِما رَحْمَۀٍ مِنَ اللَّ
یحِبُّ  هَ  اللَّ إِنَّ  هِ  اللَّ عَلَ ى لْ  فَتَوَكَّ عَزَمْتَ  فَإِذا  مْرِ 

َ
الْ فِی  وَ شاوِرْهُمْ  لَهُمْ  اسْتَغْفِرْ  وَ  عَنْهُمْ 

لینَ )آل عمرا/ 159(. الْمُتَوَكِّ
قسمت پایانی این آیه احتمالًا دلیل توجه این اتهام را تبیین می‌کند. شهید مزاری 
با افراد مشاوره می‌کرد، تصمیم می‌گرفت و در این تصمیم خود قاطع  بعد از این‌که 
بود. قاطعیت در تصمیم از سویی تنها راه موفقیت است و از سویی موجبات رنجش 
به‌دلیل قاطعیت در تصمیم و  اگر شهید مزاری  را فراهم می‌کند.  افراد  خاطر برخی 
افراد  برخی  و فسادآور  ویرانگر  برابر درخواست‌های غیر منطقی،  در  تسلیم‌ناپذیری 

مستبد است، احتمالًا امام علی )ع( مستبدتر است.
سبحانی: حرف مخالفان شهید مزاری کاملًا بی‌اساس است. شهید مزاری هرگز 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 55

متکبر و خودخواه نبود. برعکس، بسیار انسان متواضع و از خودگذشته بود. اما چیزی 
که شاید مخالفین آن را به‌عنوان تکبر و یا خودخواهی شهید مزاری قلمداد می‌کنند، 
برخورد شهید مزاری در حق‌خواهی باشد که در این‌جا مسأله فرق می‌کند. شهید مزاری 
در راه احقاق حقوق مردم هرگز با گردن‌کشان کوتاه نیامد و برای گرفتن حق به پای آن‌ها 
نیفتاد و زاری نکرد. طریق ذلت و خواری را پیش نگرفت و این طریق حق است. شهید 
مزاری در مسائل سیاسی حق مردم را معامله نمی‌کرد. در برابر کسانی که مردم ما را به 
رسمیت نمی‌شناختند، با عزت برخورد می‌کرد. در این مورد، خاطرات زیادی وجود 
دارد؛ از جمله آقای اسحاق اخلاقی )شیخ السفراء( نقل می‌کرد: در پاکستان بودیم که 
شهید مزاری از افغانستان آمد. در آن وقت بحث آمدن ظاهر شاه مطرح بود و شهید 
مزاری در مصاحبه با یکی از روزنامه‌های پاکستان گفته بود که ظاهر شاه به‌عنوان تبعۀ 
افغانستان می‌تواند بیاید افغانستان. و مولوی خالص آن حرف معروف در مورد هزاره‌ها 
را گفته بود که همه را در دولت موقت می‌خواهم غیر از زنان و شیعان. قرار بود که 
سران احزاب پشاور بیایند در محلی که ما بودیم، به‌عنوان شورای ائتلاف. خبر شدیم 
که خالص هم می‌آید. شهید مزاری به ما دستور داد که کسی حق ندارد از پیش خالص 
بالا شود. ما مانده بودیم که چه کار کنیم. آقای اخلاقی می‌گفت: ما نیمه برخواستیم. 
وقتی جلسه شروع شد، یکی از رهبران پشاور از شهید مزاری سؤال کرد که نظر شما 
در مورد ظاهر شاه چیست؟ خالص با یک حالت خاص گفت: ایشان نظرش را گفته 
که ظاهر بیاید. در این وقت شهید مرازی به‌صورت تحقیر سؤال کرد که ایشان کیست؟ 
وقتی شنید خالص است، رو به خالص کرد و گفت: آن زمان که ما مبارزه می‌کردیم، تو 
در مسجد برای ظاهر شاه دعا می‌کردی؛ اما حالا خجالت نمی‌کشی که حتی به‌عنوان 
تبعۀ افغانستان قبول نداری. بلی در برابر امثال خالص ایشان حالت این چنینی داشت. 
اما در برابر مردم، حتی مخالفین سیاسی‌اش، هیچ‌وقت تکبر نداشت. مخالفین شهید 
مزاری غیر از افرادی عقده‌ای، الان همه اعتراف دارند که شهید مزاری سیاست‌اش 

عادلانه و معقول بود و این دیگران بودند که او را درک نکردند.
وکیل سعادتی: من تا حدودی با شهید مزاری در غرب کابل آشنایم. آن‌گونه که 



56 / روایتی از خورشید

در پاسخ به سؤال دوم گفتم، مطمئنم که روح بزرگ و مواج و متلاطم و ناآرام مزاری، 
شخصیت او را هنگام عبور از صخره‌های سخت زندگی در برهه‌های مختلف و در 
شرایط ناهمگون، با دگرگونی‌ها و تفاوت‌های ظاهری آشکاری مواجه ساخته است. 
دوران  مزاری  شاید  بامیان  مزاری  نباشد.  بامیان  مزاری  کابل،  غرب  مزاری  شاید 
سازمان نصر نباشد. مزاری دوران سازمان نصر شاید مزاری دوران تحصیل در ایران 
تا  می‌کنند.  تجربه  زندگی  در  را  بزرگ  چرخش‌های  بزرگ  شخصیت‌های  نباشد. 
آن‌جا که مزاری غرب کابل را از چشم دوربین‌ها دیده‌ام و تا آن‌جا که او را در لابلای 
کتاب‌ها یافته‌ام و تا آن‌جا که او در سخنانش تجلی یافته است، کاملًا برعکس است. 
ساده‌زیستی مزاری زبانزد خاص و عام و حتی دوست و دشمن است. یک‌رنگی او با 
مردم و حشر و نشر متواضعانه‌اش با لایه‌های فرودست جامعه نشان می‌داد که »کبر و 
ناز و حاجب و دربان در »آن« درگاه نیست«/»نبود«. به‌نظر من مزاری نه‌تنها مستبد 
و خودخواه و متکبر نبود؛ بلکه بزرگ‌ترین نقطۀ تمایز او با سایر رهبران آن عصر، تواضع 
او در مقابل ضعفا و ستم‌دیدگان و قربانیان استبداد بود. او واقعاً در نحوۀ برخورد با 
مردم یک استثنا بود. یک‌رنگی او با مردم و تواضعش در مقابل ستم‌دیدگان او را در 
قلوب مردم جاودانه ساخت. قدرتمندان مستبد بر مغز مردم حکومت می‌کنند؛ اما 
او هم بر مغز و هم بر قلب مردم حکومت می‌کرد. قدرتمندان مستبد و خودخواه تا 
زمانی که در بین مردم از قدرت برخوردارند، به‌ظاهر مورد احترام‌اند؛ اما او نه‌تنها در 
زندگی‌اش محبوب قلب‌های توده‌های ستم‌دیده بود؛ بلکه بعد از آن‌که قامتش به خاک 
افتاد، برخلاف تصور، قیامتی برپا گردید. عاشقانش پیکر پاکش را از میان امواج خون 

و خطر و برف و سرما، از غزنه تا بامیان و از بامیان تا بلخ، برشانه کشیدند.
تا جایی که می‌دانم، مزاری مستبد نبود، مستبدستیز بود. در برابر کسانی که با 
تکبر و خودخواهی با او برخورد می‌کردند، مغرور و بی‌اعتنا بود؛ اما در برابر کسانی که 
مؤدب و متواضع بودند، با کمال ادب و تواضع رفتار می‌کرد. نمونه‌هایی از برخوردهای 
از آن داستان‌ها  او را در قبال متکبرین و خودخواهان زیاد شنیده‌ام. یکی  مغرورانۀ 
داستان برخورد مغرورانه؛ اما توأم با منطق و استدلال او در مقابل دهن‌کجی مولوی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 57

خالص در جلسۀ رهبران جهادی در پاکستان بوده است.
از نظر دین‌داری نیز تا آن‌جا که از مصاحبه‌ها و سخنرانی‌هایش پیدا است، او یک 
دین‌دار واقعی و بی‌ریا بوده است. اندیشۀ سیاسی و فضایل اخلاقی او از تدین و ایمان 
و دین‌داری‌اش ناشی می‌شده است. ساده‌زیستی و سخت‌گیری او در مقابل بیت‌المال 
اساساً صبغۀ دینی دارد. نوع حکومتی را که او می‌خواست نیز، یک حکومت عادلانۀ 
اسلامی بود. در عین‌حال اما او نگاهش نسبت به سیاست متصلبانه و افراط‌گرایانه نبود. 
یکی از مصاحبه‌هایش را در مورد ظاهر شاه دقیقاً به یاد دارم و فکر می‌کنم که هنوز طنین 
صدایش گوشم را نوازش می‌دهد. خبرنگار پرسید موقف شما در بارۀ نقش ظاهر شاه در 
آیندۀ افغانستان چیست؟ آیا او می‌تواند به‌حیث رهبر آیندۀ افغانستان نامزد شود؟ )نقل 
به مضمون(. شهید مزاری پاسخ داد: آری. حزب وحدت برای کسانی که نامزد رهبری 
آیندۀ افغانستان می‌شوند، دو شرط تعیین کرده است: اول این‌که از افغانستان باشد و دوم 
این‌که مسلمان باشد؛ بنابراین، کسانی که این دو شرط را داشته باشند، به شمول ظاهر 

شاه، می‌توانند در آینده خود را به‌حیث رهبر آیندۀ افغانستان کاندید کنند.
مبارزۀ شهید مزاری با سنت‌های خرافی و نخ‌نمای به‌ظاهر دینی نیز از دین‌داری‌اش 
ناشی می‌شده است. اعتقاد راسخ او به ارزش‌های والا و واقعی دینی، او را دشمن 
دین‌فروشان و دکانداران دین ساخته بود. این‌که کسی بیاید برای تأمین اهداف سیاسی، 
به نمایندگی از خدا، خون خلق خدا را بر خاک خدا جاری کند، از نظر او دشمنی با 
خدا و رسول خدا و در تضاد با ارزش‌های واقعی اسلامی بود. این جملۀ معروف او که: 
»در افغانستان شعارها مذهبی؛ اما عملکردها نژادی است«، نمایانگر موقف او در قبال 
استفادۀ ابزاری از دین و مذهب است. او می‌خواست که دکان مفتیان دین‌فروش بسته 
شود و دیگر دین، پوشه‌ای برای پوشاندن جنایات نژادی و قبلیوی نگردد. فکر می‌کنم 
از این منظر نیز شهید مزاری نسبت به هم‌قطارانش یک سرو گردن بلند بود. بزرگ‌ترین 

فاجعۀ قرن ما دشمنی با دین، از آدرس دین است. چه زیبا است این شعر:
یا رب که بسته گردد دکان مفتی شهر
تـا از جهـان بـرافتـد رسم خدافروشی



58 / روایتی از خورشید

سناتور شریفی: بدون شک انسان‌های تاریخ‌ساز و تأثیرگذار مخالفین خودشان را 
هم دارند؛ کسانی بودند و هستند که علیه شهید مزاری گپ و گفتارهایی داشته‌اند؛ اما 
شهید مزاری نه متکبر، نه خودخواه و نه مستبد بود؛ ولی ایشان این خصلت را داشت 
که با افراد سودجو و کسانی‌که می‌خواستند از نام جهاد و از آدرس مردم سوءاستفاده 
کنند و با منابع و سرنوشت مردم معامله کنند، برای آن‌ها شهید مزاری سخت می‌گرفت 
و اجازه نمی‌داد کسانی از مردم و عنوان جهاد و مجاهد پله بسازد، بالا برود و بعد با 
خاک به چشم و دهن مردم بزند. این‌گونه افراد را شهید مزاری دقیق می‌شناخت و 
جلو استفاده‌جویی و خیانت‌شان را با قاطعیت می‌گرفت. شهید مزاری در برابر رقیبان 
و دشمنان مردم سر خم نمی‌کرد و با غرور و شجاعت از موضع قوی با آن‌ها برخورد 
می‌کرد. این خصلت نه تکبر بود و نه خودخواهی؛ بل دفاع از حقوق حقۀ مردم بود. 
مزاری اگر خودخواه می‌بود، بسیار به راحتی خود را از محاصرۀ غرب کابل می‌کشید. 
مگر حکمتیار خود را نکشید! زمانی که حکمتیار در چهارآسیاب در تیررس طالبان قرار 
گرفت، با شهید مزاری در تماس شد و به وی پیشنهاد کرد که به چهارآسیاب بیاید و 
هردو به طرف پاکستان بروند. شهید مزاری با قاطعیت رد کرد که از این‌جا راه من و 
تو جدا می‌شود. شما اختیار دارید به هر سمتی که می‌روید؛ اما من هرگز مردم خود را 
تنها نمی‌گذارم که مردم خود را تنها نگذاشت و خود را فدای مردم و منافع مردم کرد.

و  دینی  های  ارزش  به  بی‌اعتنایی  و  خودخواهی  قدرت‌طلبی،  برچسب‌های 
خودخواه،  معامله‌گر،  رجاله‌های  سوی  از  که  ناچسبی‌اند  برچسب‌های  اخلاقی، 
به  ما  مردم  دشمنان  پیش  در  پست  خواجه‌گان  هم‌چون  که  نامردانی  و  قدرت‌طلب 
دریوزگی و... مصروف بودند و برای درهم‌شکستن غرور و عزت مردم ما از بیگانگان 
اجرت می‌گرفتند، در گفتارها و نوشتارهای‌شان مطرح شده است. هنوز که هنوز است 
آن‌ها با جریان فکری مزاری و خط عدالت‌خواهانه‌اش درگیراند. کم نیستند کسانی 
که بعد از شهید مزاری در برابر اهدافش ایستادند و برای تضعیف خط وحدت‌طلبانه 
و عدالت‌خواهانه‌اش در برابر مزد ناچیزی می‌گویند و می‌نویسند که به یقین: »عرض 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 59

خود می‌برند و زحمت ما می‌دارند.«
استاد علیزاده مالستانی: بلی بی‌شک در برابر خودخواهان و متکبران، خودخواه 
و متکبر بود. این یک فضیلت اخلاقی است. وی مظهر غرور و شکوه قوم خود بود. 
غرور وی را کسی نتوانست بشکند و او بود که غرور خودخواهان بدخوی را شکست.
اما در مورد دین‌داری وی، عرض کنم که از سخنرانی‌های وی که متکی به آیات 
قرآن است، روشن می‌شود که وی یک دین‌دار واقعی بود. اما دین را وسیلۀ دکان و 
درآمد و قدرت قرار نداده بود و تظاهر و فریب‌کاری را روا نمی‌دانست. بدخواهان وی 
که وی را بی‌دین یاد می‌کنند، خلأ دیگری را در وجود او اثبات نمی‌توانند؛ ازاین‌رو، 
مارک بی‌دینی می‌زنند. البته این شیوه برای کوبیدن یک شخصیت و یک حقیقت یک 
اِنّیِ  اَقتُل موُسیَ  به دار و دسته‌اش خطاب می‌کرد: »ذَروُنیِ  تازه نیست. فرعون  امر 
لَ دِینَکمُ اَو اَن یَظهَرَ فِی الارضِ الفَساَدَ«؛ مرا بگذارید تا موسی را بکشم،  اَخاَفُ اَن یُبَدَّ

می‌ترسم دین شما را تغییر دهد و یا در زمین ایجاد فساد نماید.
فیاض: اول باید دعا کنیم که خدا به آدم دوست و دشمن با انصاف دهد. به نظرم 
مخالفین شهید مزاری، بسیار بی‌انصاف‌اند. تمام برچسب‌های یادشده اگر در مورد هر 
کسی مصداق داشته باشد، در مورد شهید مزاری صدق نمی‌کند. این عالی‌جنابان فقط 

حرف می‌زنند و سند ندارند تا یک نمونه را اثبات کنند.
بلی ایشان نسبت به حقوق مردم خود حساس بود و یک ذره از موضعش کوتاه 
نمی‌آمد. اگر این موضع حمل بر خودخواهی و تکبر می‌شود، بلی شهید مزاری متکبر 
و خودخواه بود؛ اما این خودخواهی برای موقعیت و امتیازطلبی شخصی نبود؛ زیرا 
برآیند این کار باید یا رسیدن به مقام باشد یا به مال و زراندوزی؛ در حالی‌که سیرۀ عملی 

شخصیت رهبر شهید عکس آن را اثبات می‌کند.
در مورد اتهام بی‌دینی وی نیز یک مورد سند و مدرکی ندارند که شهید مزاری در 
مورد آموزه‌های دینی چه گفته و در عمل چه کاری انجام داده که دلیل بر بی‌دینی وی 
باشد. سخنرانی‌های او همه‌اش استناد به قرآن و حدیث و تکیه کلامش نام بزرگان 

دین بود.



60 / روایتی از خورشید

و  شرمندگی  حقارت،  احساس  مــزاری  برابر  در  مخالفین  ناطقی:  استاد 
که  است  طبیعی  این  و  نداشتند  مزاری  با  را  مقابله  توانایی  و  داشتند  سرشکستگی 
مخالفین و دشمنان اموری را نسبت می‌دهند که هرگز در آن شخصیت وجود ندارد. 
مخالفین هم به دو بخش تقسیم می‌شوند: مخالفینی داریم که در عین دشمنی نامرد 
هم هستند و تهمت‌های ناجوانمردانه می‌زنند. مسائلی را به وی نسبت می‌دهند که 
اصلًا وجود ندارد؛ درست کاری که معاویه با علی- علیه السلام- داشت؛ به این معنا 
که در تمام بلاد شام تبلیغ کرده بود که علی نماز نمی‌خواند و بی‌نماز است. وقتی که 
خبر شهادتش از محراب بلند شد، مردم شام گفتند که علی در محراب چه می‌کرده 
است؟ دشمنان و مخالفان نامرد چنین نسبت‌هایی را- که اشاره کرده‌اید- به مزاری 
داده‌اند. مزاری متواضع، مؤدب و متقی و متدین بود. البته این عادت را داشت که درک 
و مهارت عجیبی از آدم‌ها داشت و کسانی را که می‌دانست متکبر است و خودخواه، 
رفتار مشابه را با وی داشت. یک روز یک مخالف غلط را چند ساعت در پشت دروازه 
منتظر گذاشته بود. وقتی من ازش سؤال کردم که وی خوب مخالف شما و حزب است 
و بعد این رفتار شما را وسیله و ابزار تبلیغ علیه حزب و علیه شما درست می‌کند، ایشان 
گفت او غلط است و آدم‌شدنی نیست و من عمداً این کار را کردم و این خود عبادت 
است و گفت همان حدیث که گفته است تکبر با متکبر خود عبادت است »التکبر 
مع المتکبر عباده«، بلی مزاری همین کارها را با همین آدم‌ها هم داشت. ریشۀ این 

تهمت‌ها، نامردی‌ها و بدگویی‌ها هم چنین چیزهایی است.
هـ( قدرت‌طلبی؟

بسیار  ایشان  که  می‌نویسند  و  می‌گویند  مزاری  شهید  مخالفان  از  برخی  برهانی: 

یص قدرت بوده ‌است و برای رسیدن به قدرت، همۀ ارزش‌های اخلاقی و دینی  حر

یر پا گذاشت. این حقیقت دارد؟ را ز

ابراهیمی غرجستانی: شهید مزاری می‌دانست که در این کشور باید مقتدر بود تا 
طرف محاسبه قرار بگیری و الا در معادلات سیاسی »ضعیف« جایی ندارد. این یک 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 61

واقعیت است که او به قدرت می‌اندیشید؛ چون یک رهبر سیاسی بود، تشکیلات و 
جبهه داشت؛ اما مزاری قدرت را برای خود، خانواده و بستگان خود نمی‌خواست.

مزاری ضمن آن‌که نگاهی به بحران جاری در کل کشور داشت و در جست‌وجوی 
راه‌حل‌هایی برای تحکیم صلح و تحقق عدالت در کشور بود، رسالت سنگین نجات 
یک قوم و رهایی مردمی را به دوش داشت که سال‌ها طعم تلخ محرومیت و بیدادگری 
را چشیده بودند و در شرایطی که هزاره از لحاظ نظامی تعیین‌کننده بود، می‌خواست 
در معادلات سیاسی نیز جایگاه قانونی‌شان تثبیت شود تا بار دیگر مورد حذف و انکار 

قرار نگیرند.
جعفری: باید بگویم مزاری به‌معنای واقعی کلمه، حریص قدرت بود و برای به 

قدرت‌رسیدن هیچ نزاکت مذهبی را نمی‌پذیرفت.
اما کدام حرص و کدام نزاکت مذهبی؟

نزاکت مذهبی که در جلوت لب خداخوان است و دست در تسبیح و ریش تا کمر 
اما در خلوت بر لب شراب دارد و دست در زلف نگار است. بلی شهید مزاری برای 
رسیدن به قدرت از چنین نزاکت مذهب تخدیری بهره نمی‌جست؛ ولی به قول دشمنان 
عنود، مزاری حریص قدرت بود؛ همان قدرتی که به فرمودۀ امیر بیان و خدای همۀ 
خداوندگاران فضیلت، امام علی)ع( »حق را اقامه کند و باطل را بزداید« و مغضوبین 
را به اوج نشاند و صنادید تکبر را از اریکۀ خدایی‌اش به زیر کشد تا مزرعۀ حیات 
بدون خار مغیلان باشد و راه‌جویان حق بدون کفش به‌دنبال حق بدوند. مزاری برای 
دست‌یابی به چنین قدرتی حریص بود و همۀ آن نزاکت‌های مذهبی اهل تزویر و تدبیر 
و تخدیر را به آتش حرصش خاکستر می‌کرد تا خاکسترش چشم شیطان را کور کند و 

عبادالرحمان اشراقات رحمانی را به تجربه نشینند.
این نوع از حرص قدرت‌خواهی مزاری چنان پرشکوه است که هرگز چپن بابه‌بودن 
را با قبای قدرت و ردای شورای رهبری عوض نکرد و درویشانه زیست و از شوکت و 
جلال و جبروت رهبری شیطانی چشم پوشید تا نمونۀ کوچکی باشد از مولایش علی 

در عصر قحطی انسانیت.



62 / روایتی از خورشید

جوادی: فکر نمی‌کنم که جریان جهادی و حزب و گروهی از رقبای رهبر شهید 
پیدا شود که در مرام‌نامۀشان جهاد برای تأسیس حکومت اسلامی ذکر نشده باشد. 
تشکیل  داشتن قدرت،  بدون  نه؟  یا  است  گرفتن قدرت  اسلامی،  تأسیس حکومت 
حکومت اسلامی و تطبیق احکام الهی ممکن است؟ قدرت شرط تکلیف نیست؟ شاید 
بگویید که تمکن یا قدرتی که شرط تکلیف و مدار حکم است، با قدرت به‌معنای سلطه 
ماهیت متفاوتی دارد؛ ولی واقعیت این است که تفاوت ماهوی ندارد؛ بلکه قلمرو و 
حوزۀ کاربرد هرکدام فرق می‌کند. قدرت و تمکنی که شرط تکلیف فرد است، با قدرت 
و نیروی حاکمه‌ای که نظم اجتماع را می‌گیرد، در کاربرد و حوزه و قلمرو دوتااند و 

متفاوت.
هر سکه‌ای دو رو دارد؛ روی زشتی و روی زیبایی و هر وسیله‌ای دو وجه دارد؛ 
وجه کاربرد منفی و وجه کاربرد مثبت. کارد را اگر برای کشتن انسان می‌سازی، زشت 
است و اگر برای رفع نیاز زندگی، خوب است و ضرور. قدرت هم به‌عنوان سلطه و 
هدفی برای تفرعن و به‌خاطر جلوه‌های دنیوی مردود و نجس و کثافت است و رهبر 
شهید هرگز برای خود چنین چیزی نخواست و حتی برای نزدیکان سیاسی و حزبی و 
همرزمانش نخواست و از آن دوری گزید و از دنیا بدون کدام منصب و ماحصل آن که 

ثروت و سیم و زر است، به جهان ابدی رفت.
اما قدرت به‌عنوان وسیلۀ تأمین عدالت نه‌تنها زشت و نجس و حرام نیست؛ بلکه 
مسئولیت و تکلیف است. در نگاه علی قدرت اگر برای احقاق حقی و به‌خاطر تعهدی 
گاهان گرفته نباشد، بر کوهان شتر ولگرد انداختنی است و از کهنه کفش  که خدا از آ
علی بی‌ارزش‌تر؛ ولی چون احقاق حق و تأمین عدالت و تحکیم توحید و معنویت 
متوقف بر داشتن قدرت است، برای نجات آن از چنگ کسانی که قدرت را برای سلطه 

و برای ظلم و برای فساد می‌خواهند، لحظه‌ای نباید آسود و بی‌تفاوت بود.
رهبر شهید برای خود قدرتی نخواست؛ ولی قدرت را برای عدالت و برای احقاق 
حق مردمی که قرن‌ها حق‌شان سوخته بود، ضروری‌ترین حق‌شان یعنی حق زنده‌بودن 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 63

حتی نه‌تنها خواست بلکه برای آن رزمید و بر دهان هر کسی که قدرتش را نادیده گرفت، 
کوبید و او مقوله‌های عدالت، حق تصمیم‌گیری، همگانی‌شدن سیاست، ملی‌شدن 
حاکمیت و ده‌ها عنوان انسانی و عدالت‌محور دیگر در حوزۀ قدرت و سیاست را وارد 
گفتمان سیاسی ما کرد و امروزه همان قدرت‌طلبی با محورساختن عدالت توانسته در 

حد بالایی استبداد تاریخی را در افغانستان مهار کند.
دکتر جویا: اتهام‌زنی کار آسانی است. در نوشتۀ این دسته از افراد باید شواهدی هم 
وجود داشته باشد. من نمی‌دانم دقیقاً کدام شخص مورد نظر شما است؛ ولی تا جایی 

که من مطالعه دارم، شاهدی در نوشته‌هایی از این دست ندیده‌ام.
سبحانی: شهید مزاری آنچه که از زندگی او برمی‌آید، چیزی که در و جود او 
پا کردن اخلاق و  از طریق زیر  ایشان قدرت‌طلبی  وجود نداشت، قدرت‌طلبی بود. 
می‌خواست،  طریق  این  از  را  قدرت  اگر  نداشت.  قبول  هرگز  را  انسانی  ارزش‌های 
فرصت‌های زیادی پیش می‌آمد که ایشان می‌توانست به قدرت برسد؛ اما ارزش‌های 
اسلامی و ملی را زیر پا کند که ایشان چنین نکرد. جناب آقای مهدوی قخور که از 
یاران نزدیک شهید مزاری است، در ضمن مصاحبه‌ای، چنین نقل کرد: در سال 65 
روزی سید مهدی هاشمی به شهید مزاری پیام داد که بیا دفتر واحد نهضت‌ها. شهید 
مزاری و من رفتیم؛ اما مرا در جلسه راه نداد. شهید مزاری گفت: ایشان منشی من 
است. سید مهدی گفت: نه فقط خودت باشی. نه با تو کسی باشد و نه با من. بعد از 
ساعتی شهید مزاری از جلسه بیرون شد با حالت بسیار برافروخته. آن روز گذشت، 
فردای آن روز از شهید مزاری سؤال کردم که استاد چرا ناراحت از جلسۀ سید مهدی 
برآمدید؟ ایشان گفت: سید مهدی برایم گفت: بعد از بررسی گروه‌های شیعی، به این 
نتیجه رسیدیم که از بین گروه‌ها، فقط سازمان نصر می‌تواند گروه‌های شیعی را رهبری 
کند و شخص شما از نظر ما این توانایی را دارید. ما به یک شرط امکانات جمهوری 
اسلامی را منحصراً در اختیار شخص شما قرار می‌دهیم و گروه‌های دیگر را مجبور به 
اطاعت و ادغام به گروه شما می‌کنیم که سه نفر از اعضای سپاه پاسدار ایران به‌عنوان 
ناظر در شورای مرکزی سازمان نصر حضور داشته باشد. شهید مزاری گفته این شرط 



64 / روایتی از خورشید

شما را به این شرط قبول می‌کنیم که در کادر اصلی سپاه شما سه نفر از ما هم حضور 
داشته باشد. سید مهدی می‌گوید: این امکان ندارد. شهید مزاری می‌گوید اگر شرط 
شما را قبول کنم، با کمونیست‌ها چه فرق می‌کنیم؟ آن‌ها روس‌ها را آورده و ما شما را 
ببریم. جلسه را با ناراحتی ترک می‌کند. از این مطلب به این نتیجه می‌رسیم که ایشان 
اصلًا دنبال قدرت‌طلبی نبود و اگر کسانی دیگر برایش چنین پیشنهادی می‌شد، هرگز 
ربانی می‌ساخت و قدرت  با دولت  بود،  اگر قدرت‌طلب  نمی‌کرد. شهید مزاری  رد 

شخصی‌اش را تقویت می‌کرد.
وکیل سعادتی: فکر می‌کنم پاسخ این پرسش در لابلای پاسخ‌های قبلی گفته 
را دسته‌بندی کردم  فعالیت‌های سیاسی  از سؤالات شما  به یکی  پاسخ  شد. من در 
دارد.  فعالیت سیاسی جنبۀ اخلاقی و مسئولیت‌پذیری محض  نوع  و گفتم که یک 
سیاسی،  فعالیت  نوع  این  در  بود.  نوع  این  از  مزاری  شهید  سیاسی  فعالیت‌های 
سیاست‌مداران تنها به‌منظور کاستن از درد و رنج شهروندان و هم‌نوعان خویش ناگزیر 
به سیاست رو می‌آورند. از این‌که درد و رنج شهروندان از عملکرد نظام سیاسی حاکم 
و یا از ساختارهای سیاسی- اجتماعی مسلط در جامعه ناشی می‌شود، برای کاهش 
درد و رنج شهروندان باید در مقابل ساختارهای مسلط و یا در مقابل نظام سیاسی 
حاکم مبارزه و ایستادگی صورت بگیرد. ایستادگی در برابر قدرت حاکم و ساختارهای 

مسلط، هزینه دارد.
در این نوع فعالیت سیاسی، شخص سیاست‌مدار نه ذره‌ای در صدد سود است، 
نه ذره‌ای در صدد منت‌گذاشتن است و نه ذره‌ای در انتظار تشکر و قدردانی از کسی. 
برعکس، در این نوع فعالیت‌های سیاسی، آنچه متصور است، هزینه است؛ ریسک 
است. تنها چیزی که کم‌تر متصور است، دست‌یازی به قدرت و یا سود ناشی از آن 
است؛ بنابراین، فعالیت‌های مزاری نه برای به‌دست‌آوردن قدرت؛ بلکه برای اصلاح 
قدرت و آزادی مردم از درد و رنج دیرسال تاریخی بود. او برای آزادی دیگران اسارت را 
پذیرفت. برای زنده‌ماندن دیگران به استقبال مرگ رفت. هیچ سیاست‌مدار قدرت‌طلب 
نباشد،  تا مرز قربانی خویشتن پیش نمی‌رود. کسی که به زنده‌ماندن خود حریص 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 65

چگونه می‌تواند حریص قدرت باشد؟ او فعالیت‌های سیاسی را به‌مثابۀ یک مسئولیت 
خطیر انسانی و اخلاقی برگزیده بود و هدفش کاستن از درد و رنج هم‌نوعانش بود، 
ولو به قیمت خریدن درد و رنج برای خودش. مزاری برای خودش سیاست نمی‌کرد؛ 
حتی برای خودش زندگی نمی‌کرد. آخرین حرفش با مردم این بود. »زندگی به‌جز در 
کنار شما برای من هیچ ارزش ندارد. از خدا خواسته‌ام که خون من در کنار شما این‌جا 

بریزد.«
استاد علیزاده مالستانی: شهید مزاری برای معامله‌گران و امتیازخواهان مجال 
نمی‌داد؛ آنان را چاره نبود که بگویند شهید مزاری تشنۀ قدرت بود. شهید مزاری توسط 
حمایت مردم مقتدر بود. اصلًا قدرت‌طلبی مطلقاً مذموم نیست؛ قدرت اگر در خدمت 
مردم باشد، بسیار خوب است. به فرمودۀ قرآن: »وَ اَنزَلناَ الحَدیِدَ فِیهِ بَآسٌ شَدِیدٌ وَ مَناَفِعُ 
اسِ«، آهن به‌عنوان نماد قدرت مطرح شده است. با قدرت باید عدالت پیاده شود.  لِلنَّ
شهید مزاری رهبر مقتدری بود که از همۀ دار و ندار خود برای منافع مردمش گذشت.
فیاض: اگر برای سیاست و رهبری مردم در قالب دین، چارچوپ کلی تعریف 
کنیم، در سیرۀ پیامبر و امام علی )ع( این ویژگی نمود برجسته می‌باید. در سیرۀ آن 
بزرگواران می‌بینم که برای تحکیم ارزش‌های دینی و پایه‌های حکومت فراگیر دینی، 
جنگ و صلح فراوان داشته‌اند. شهید مزاری هم برای دفاع از مردم خود جنگیده و 
این جنگ همه‌اش حالت دفاعی داشته است. اگر قرار باشد این جنگ‌ها را حمل بر 
حریص‌بودن برای قدرت معنا کنیم، این انتقاد ابتدا متوجه پیامبر )ص( و امام علی 
)ع( است؛ در حالی که هیچ‌وقت کسی نگفته و نخواهد گفت که آن بزرگواران چنین 

بوده‌اند.
شهید مزاری با چه کسانی جنگید و برای چه؟ اصلًا خواست‌هایش چه بود؟ برای 
خود شخصاً چوکی می‌خواست؟ پاسخ به این پرسش‌ها، پاسخ سؤال را کاملًا روشن 
می‌کند که شهید مزاری شخصاً قدرت‌طلب نبود. همان روزها بزرگ‌ترین قدرت را 
بین‌المللی  سازمان‌های  نماینده‌های  و  بود  جهادی  رهبران  دیگر  هم‌سطح  و  داشت 
پیش او می‌آمدند و بدون در نظرگرفتن نظر حزب وحدت، تکلیف صلح و جنگ در 



66 / روایتی از خورشید

افغانستان مشخص نمی‌شد. این، به نظرم بالاترین قدرت بود.
استاد ناطقی: قدرت را اصولًا برای چه امری باید انسان بخواهد. یک عده چوکی 
و قدرت را برای کسب زندگی و مال و منال می‌خواهند. این امر در بارۀ مزاری هرگز 
و هرگز صدق نمی‌کند. مزاری با این‌که قدرت داشت و رهبر محبوب حزب بود، در 
طول مبارزه امکانات زیادی در اختیار داشت؛ اما می‌دانیم که مزاری فقیرترین رهبر 
در سیاست و جامعۀ افغانستان است و شما هرگز نمی‌توانید نشان دهید که رهبری در 
افغانستان با این وضعیت زندگی داشته باشد. مثال فقر، زندگی خانوادگی شهید مزاری 
است مثال فقیر این است که حتا افغانی به‌نام مزاری ثبت نشده است؛ در حالی‌که 
رهبران جهادی افغانستان بلا استثنا چنین نیستند و اتفاقاً ثروتمندترین رهبران سیاسی 
و جهادی همان رهبران هم‌طراز و هم‌عصر مزاری هستند. حرص به قدرت، حرص 
جمع‌آوری مال را در پی دارد؛ اما مزاری این کار را نکرد؛ در حالی که همه کرده‌اند. 
حرص به قدرت، معامله و کنارآمدن روی سرنوشت مردم و حق مردم نبوده است. 
مزاری برای حق مردم با قدرتمندان درگیری داشت و هیچ دلیلی جز همان حق مردم 
در مخالفت مزاری با شورای نظار و حکومت استاد ربانی نبوده است و مزاری درست 
به‌خاطر همان حق‌طلبی برای مردم شهید می‌شود. قدرت برای گرفتن حق خوب است 
و مزاری حریص قدرت برای حریص حق مردمش بود. حریص قدرت برای حریص 
مال و منال بد است؛ اما حرص به قدرت برای گرفتن حق مظلوم نه‌تنها بد نیست؛ بلکه 
یک وظیفه هم هست و مزاری برای گرفتن قدرت حزب سیاسی تشکیل داد و اصولًا 
فلسفۀ حزب در همۀ دنیا برای گرفتن قدرت هست و نه چیز دیگر. مزاری برای حزب، 
به حق  با مخالفان و خاینان  برای مقابله  برای گرفتن حق مردم و  برای تشکیلات، 
مردم سخت مقاوم و حریص بود. نمونه‌ای وجود ندارد که مزاری برای گرفتن قدرت، 
ارزش‌های تشکیلاتی و اخلاقی را زیر پا کرده باشد. مزاری با رأی کنگرۀ حزب رهبر 
شد و مزاری با رأی اعضای مرکزی حزب در تعیینات برنده شد و این حق را اعضای 
حزب به مزاری داد که دبیر کل حزب باشد؛ در حالی‌که خودش اصلًا حضور نداشت. 

در کنگرۀ بامیان در غیبت مزاری این سمت به مزاری داده شد.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 67

ارزش‌ها را کسانی زیر پا کردند که در جلسات شرکت کردند و رأی دادند و بعد 
نامرد شدند و آلت دست دشمن قرار گرفتند و علیه مزاری توطئه کردند و حزب را 
خراب و به انشعاب کشاندند. انشعاب در حزب و پشت پا زدن به اصول تشکیلات، 
کار غیر اخلاقی، نامردانه و غیر شرعی است؛ زیرا ما سوگند به کلام خدا یاد می‌کردیم 
که  وقتی  اما یک عده  بمانیم؛  وفادار  و  متعهد  آن  اساس‌نامۀ  و  اصول حزب  به  که 
رأی نیاوردند، حزب را به‌خاطر دشمن، به‌خاطر شکست‌شان، به‌خاطر پول و به‌خاطر 
عقده خراب کردند و زمینۀ شهادت مزاری را فراهم ساختند. البته گفته باشم که من 
مزاری را معصوم از خطا و گناه سیاسی نمی‌دانم. یکی از اشتباهات مزاری این بود 
که پس از اعلام حزب وحدت رفت کسانی را به مقامات عالی درجات بالای حزب 
رساند که آن‌ها تا قبل از آن زمان در لانه‌های‌شان بودند و کسی به سراغ آن‌ها نمی‌رفت 
و خوی و خاصیت و تعهد به انقلاب و مردم هم نداشتند و اصلًا در زندگی‌شان مبارزه 
نکرده بودند و اکثر به‌لحاظ سیاسی و دانایی عقب‌مانده بودند. مزاری این‌ها را بیرون 
کرد؛ آفتابی ساخت و بعد همین‌ها زمینه‌های دشمنی و نفاق را در داخل حزب فراهم 
ساختند. بیش‌ترین دشمنی بین اکبری و مزاری توسط همین جماعت‌ها به وجود 
این‌هایی را که  این خطاهای مزاری ما بود. من یک وقت گفتم حاجی آغا!  آمد و 
از تاریک‌خانه‌ها بیرون کرده‌ای، این‌ها یک روز هم در سنگر دفاع و جهاد نبودند و 
تازه به‌لحاظ سیاسی بسیار عقب‌مانده‌اند و چیزی نمی‌فهمند؛ در یک مصاحبه چند 
تای‌شان برای ما آبرو نگذاشتند. مزاری جوابش این بود یکی جنگ‌های داخلی و 
دیگری این‌که نصری‌گری تمام شود و به ما اتهام می‌بندند که خیلی نصری‌گرا هستیم. 
درست حالا هم همین کارها را می‌کنیم. همۀ مقامات حکومتی را به اعضای ضد 
حزب و غیر حزبی داده‌ایم و بچه‌های حزب ما سوء تغذیه دارند. دلیلش هم این است 
که از خود رفع اتهام کنیم و این خطا و اشتباه را مزاری ما هم داشت؛ گو این‌که نصری 
یک جرم و یک اتهام و جنایت باشد و برای رفع آن، یک عده لمپن بی‌خاصیت را 
بیرون کردیم. اگر مزاری اشتباه کرده، در این عرصه‌ها و در این ساحت‌ها اشتباه کرده 

است.



68 / روایتی از خورشید

و( تقید به آموزه‌های اخلاقی و اسلامی
و  پایبند  بسیار  را  ایشان  نزدیکان و دوستان شهید مزاری می‌شنویم که  از  برهانی: 

معتقد به آموزه‌های اخلاقی و اسلامی معرفی می‌کنند. چنین بود؟ اگر ممکن است 

چند نمونه ذکر کنید.

جعفری: گفتم هم‌نشین رهبر نبودم که مشاهدات حضوری خود را بیان کنم؛ ولی 
بعد از شهادتش، آموزه‌های اخلاقی در مصاحبه‌های دوستان همراه و دشمنان سد 
راهش نمونه‌هایی از عبادت و سلوک اخلاقی؛ هم‌چون: ظلم‌ستیزی، رفتار متکبرانه با 
گردن‌کشان، حلم و بردباری، رفتار خاشعانه با محرومین و گم‌نامان اجتماع، یتیم‌نوازی 
و اهتمام به اقشار فرودست جامعه ذکر شده است که برای تفصیل و مستندات باید به 

مصاحبه و گفته‌های دیگران در بارۀ رهبر شهید مراجعه کرد.
جوادی: در این زمینه صحبت زیاد شد و باز به‌عنوان نمونه ایشان در هیچ مجلسی 
حاضر نبود وقتش با سخنان لهو و شوخی‌های مبتذل و خلاف اخلاق سپری شود. 
در عین این‌که انسان عبوس و گرفته‌ای نبود، هرگز اجازۀ غیبت نمی‌داد؛ حتی غیبت 
بود  تنها رهبری  ایشان  را و می‌گفت عیب دشمن را هم رو در رو بگویید.  رقبایش 
که حدود و مجازات شرعی را در جبهات جاری می‌کرد؛ در حالی‌که دیگر احزاب و 

رهبران نمی‌کردند؛ چون افرادشان به گروه‌های دیگر می‌رفتند و... .
دکتر جویا: عرض شد که من تنها دوبار از نزدیک ایشان را دیده‌ام؛ به همین دلیل، 
روایتم، روایت بی‌واسطه نیست. خوب است این سؤال از کسانی پرسیده شود که از 

نزدیک با ایشان حشر و نشر داشته‌اند.
سبحانی: این حرف دوستان شهید مزاری از جانب بسیاری از افراد مورد تأیید 
است. در مصاحبه‌ای که با استاد واعظی مرحوم داشتیم، ایشان می‌گفت: در انتخابات 
سال 83 ما اطلاعات زیادی داشتیم که شورای نظار از طریق  حرکت اسلامی و افراد 
مرتبط با سید کاظمی و اکبری، بین اعضای شورای مرکزی، در حال پخش پول و 
خرید افراد است. نگران شدیم. از طرفی بعضی افراد که طرفدار شهید مزاری بودند و 
واقعاً نیاز مالی داشتند و کمک‌های دشمن را هم قبول نمی‌کردند، نیاز بود به این‌گونه 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 69

افراد کمک شود تا خدای نکرده در دام دشمن نیفتند. بدین جهت، من و مرحوم سید 
محمد سجادی و استاد محقق، خدمت استاد مزاری رسیدیم و جریان را به عرض 
ایشان رساندیم و ضرورت کار را برایش توضیح دادیم و استاد محقق گفت: استاد من 
قول می‌دهم پولی که در این کار مصرف می‌شود، نه از بودجۀ حزب بلکه از طریق شمال 
و جنبش برگردانم. درخواست ما سه نفر این بود که استاد مزاری اجازه دهد مبلغی پول 
از بودجۀ حزب به افرادی مستحق داده شود. استاد گفت: آته مه شوید، من پول به کسی 
نمی‌دهم تا برایم رأی بدهد. این کار شما، ولو از راه دلسوزی باشد، غلط است و من 
مخالف این کارها هستم. این برخورد استاد، نشانگر رعایت موازین اخلاقی در امور 

حزب‌داری است.
سناتور شریفی: پایبندی رهبر شهید به آموزه‌های دینی بسیار عمیق، عقلانی 
و قرین با ارزش‌ها و قرائت‌های دانشمندان معاصر از اسلام بود. شهید مزاری آثار 
طباطبایی،  علامه  مطهری،  شهید  صدر،  محمدباقر  سید  چون:  اسلام‌شناسانی؛ 
سید قطب، مودودی و... را دقیق مطالعه داشت و اسلام را منحصر به امور عبادی 
نمی‌دانست؛ بلکه اسلام را مجموعه‌ای از قواعد، اصول دین، فروع دین، اخلاق، امور 
تربیتی و اقتصادی می‌دانست و این‌که اسلام برای تنظیم حیات فردی و اجتماعی، 

روابط انسان با خداوند و در کل برای هدایت و کمال انسان‌ها آمده است.
به‌خصوص این‌که همه می‌دانیم، استاد مزاری یک عالم دینی بود و شخصیت او 
در حوزۀ علمیۀ قم شکل گرفته بود. او یک روحانی، یک طلبۀ برخاسته از حوزه‌های 
دینی بود. مزاری در مبادی فقهی و کلامی تبحر داشت و در صحبت‌های دوستانه با 
یارانش؛ چون: آیت‌الله صادقی پروانی، استاد عرفانی، استاد یوسف واعظی، که هرکدام 
شخصیت‌های دینی و فقهی بودند، بارها شاهد بودم که از قول علمای بزرگی؛ چون: 
شیخ انصاری، علامه امینی، شیخ طوسی و... استدلال می‌کرد. بنده مدت یک‌سال 
که در کابل در منزل استاد مزاری بودم، او صبح، اول وقت، نمازش را می‌خواند بعد 
به سراغ بچه‌ها می‌رفت و بچه‌ها را برای نماز از خواب بیدار می‌کرد. زمستان 1365 
در پایگاه سازمان نصر در پنجاب بود و رهبران سازمان نصر همه برای به وجودآوردن 



70 / روایتی از خورشید

وحدت در آن‌جا جمع بودند؛ بنده نیز بعد از این‌که محمدی سرنگاه، ابراهیم شهرستانی 
و جمعی از قومندانان سازمان نصر در شهرستان، در خواجه نیکپای ضربه خوردند و 
شهید شدند، خود را از صحنۀ جنگ به سلامت کشیده و در پنجاب رفتم. زمستان 
را در کنار رهبران در پنجاب ماندم، شهید مزاری روزه‌دار بود. می‌گفت روزۀ قضایی 
با غذای ساده  دارم. بدون این‌که سحری بخورد، روزها روزه داشت و فقط شب‌ها 
افطار می‌کرد.  و  بر سر یک سفره می‌نشست  دیگران  با  پایگاه طبخ می‌شد،  در  که 
بارها آیت‌الله پروانی و باقی دوستان به وی پیشنهاد کردند که روزه نگیر! با این غذا 
روزه گرفته نمی‌شود، ضعیف می‌شوی! اما ایشان به روزۀ خود ادامه داد تا قضایی‌ها 
ادا شد. بدخواهان شهید مزاری هرچه می‌گویند، بگویند و هرچه می‌نویسند، دریغ 
نکنند. اتهام‌های‌شان بیش‌تر به خودشان برمی‌گردد و ذلت و زبونی خودشان را آشکار 

می‌سازد.
استاد علیزاده مالستانی: من با ایشان از نزدیک سروکار نداشتم؛ از کسانی که 
زیاد با وی سروکار داشته، شنیده‌ام که سخت به مبانی و فروعات دین و به آموزه‌های 
اخلاقی معتقد و پایبند بوده است. اعتقادات دینی او برای زندگی‌اش معنا می‌داد. اما 
اهل تظاهر نبود؛ برای جلب توجه مردم خود را دین‌دار نشان نمی‌داد و ریاکاری را ناروا 

می‌دانست.
فیاض: بلی، پایبند به معتقدات دینی بود. از طرف حضرت امام خمینی )ره( برای 
گرفتن وجوهات شرعیه و رسیدگی به امور حسبیه وکالت داشت. در مصرف بیت‌المال 
برای خود دم و دستگاه و  از وجوهات  لباس ساده می‌پوشید.  بود. خود  سخت‌گیر 
زندگی شخصی نساخت؛ حتی برای دختر دو ساله‌اش پیراهن کهنۀ خود را فرستاد تا 
برایش لباس درست کنند. نماز سر وقت را جدی می‌گرفت. با مردم معاشرت نیکو و 
در شأن یک عالم دینی داشت. سخنرانی‌هایش مملو از خدامحوری، محبت به پیامبر و 

ائمه بود. افزون بر این‌ها چگونه باید باشد؟ به نظرم جوابی نخواهیم داشت.
استاد ناطقی: بلی. همین‌گونه بود. مزاری در خانوادۀ بسیار متدین بزرگ شد. 
حاجی خداداد پدرش هم سرمایه‌دار و هم مؤمن و معتقد بود. در مدتی که مزاری در قم 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 71

درس می‌خواند، برخلاف همۀ طلبه‌ها، شهریه نمی‌گرفت و این یک استثنا و بی‌سابقه 
بود که مزاری داشت. دلیلش همان بود که طلبۀ متمکن است و حاجی پدرش پول‌دار 
البته حاجی خداداد آن‌قدر پولدار هم نبود که مزاری بی‌نیاز از شهریه باشد.  است؛ 
مزاری خودش از خوردن بیت‌المال هراس داشت و سخت احتیاط می‌کرد که مبادا 
سوءاستفاده صورت گیرد. این‌ها علامت و نشانه و دلیل قاطع برای تقوا و پاکیزگی 
مزاری است. نمازش را که می‌خواند. شاید معاویه‌های پیدا شوند و بگویند مزاری 
بی‌دین بود؛ نماز نمی‌خواند اما زمانه فرق کرده، دیگر اتهامات معاویه و عمرو عاص 
زمان ما چلش ندارد. مزاری سیاست‌مدار بی‌همتا در بین سیاست‌مداران افغانی بود؛ 
شجاع و دلاور بود و همۀ توصیفات یک انسان مسلمان در وجودش جمع شده بود. 
تقوا و پاکی همین‌ها است و اگر معیار دین ریش را بگیریم، باز هم مزاری خوب‌ترینش 

را داشت.
ز( رعایت اخلاق در برابر مخالفان

برهانی: رفتار و برخورد شهید مزاری با مخالفان و رقبای سیاسی‌اش بر مبنای اخلاق 

ید.  نمونه بیاور
ً
و ارزش‌های دینی بود و یا ضد اخلاقی؟ لطفا

جعفری: مردانی چون مزاری هرگز رفتار خارج از دایرۀ شریعت ندارند. این چنین 
انسان‌ها مردان شریعت‌اند و البته ممکن است که گاه خود نیز در تشخیص حکم از 
احکام شریعت اشتباه کنند و یا نوع نگاه آنان به شریعت فرق کند و به ظاهر تعارض 

تخریج شریعت توهم شود؛ اما اصل همان هست که قبلًا به عرض رساندم.
جوادی: در این‌که ایشان گفت‌وگو و مباحثه را بر مبنای منطق پیشه می‌کرد، شکی 
نیست و از همین رو، بزرگ‌ترین علمایی که با ایشان رقابت و حسادت داشتند، هم از 
رو در رویی با ایشان گریزان بودند وگفت‌وگو بر مبنای استدلال و منطق اصل اخلاقی 
است ولو هرقدر صریح و لوچ باشد. رهبر شهید بر مبنای دعوت به حق مبتنی بر 
حکمت و برهان و نیز مبتنی بر اصل تغییرپذیری انسان و تحول فکری آدم‌ها، با رقبا 
برخورد می‌کرد. کسانی چون جنرال دوستم که متهم به کمونیست‌بودن بودند، حکمتیار 
اخوانی تندرو، یا مولوی محمدنبی سنتی، یا مولوی حقانی، یا حضرت مجددی و یا 



72 / روایتی از خورشید

سید کیان و امثالهم بارها با ایشان ملاقات داشته و منکوب منطقش گردیده‌اند. کسی 
نشنیده و مدرکی وجود ندارد که ده‌ها چهرۀ سیاسی و نظامی داخلی و خارجی آن زمان 
که با استاد ملاقات کرده بودند، بعد از ملاقات گفته باشند مزاری منطق نداشت و یا 
اخلاق زشت و غیر انسانی دارد. ایشان با رهبران سیاسی محترمانه برخورد کرده و با 
سرسخت‌ترین رقبایش به الفاظ زشت سخن نزده است. نفس تعامل با همگان نشانۀ 
آن است که او هرگز راه را بر رفتن در یک مسیر انسانی نمی‌بست؛ حتی با مسعود بیش 

از 25 بار موافقت‌نامۀ صلح امضا کرده و تا آخرین لحظه گفت‌وگو را قطع نکرد.
بلی، به‌خاطر مردمش غرور داشت و سر پیش کسی خم نمی‌کرد. در مدت کوتاهی 
که در غرب کابل بود، اکثر رهبران به دیدن او آمدند؛ اما او سراغ هیچ رهبری نرفت؛ 
چون نشانۀ عجز مردمش می‌دانست. غرب کابل و هزاره‌ها محاصره بودند و در واقع 
مردم ما میان دیگی بود که بر آتش قرار داشت و رفتن رهبر شهید پیش این و آن نوعی 
دیگری  حرف  عدالت  جز  مزاری  و  هزاره‌ها  حالی‌که  در  می‌شد؛  تلقی  او  به  توسل 

نداشتند.
در برخورد با عناصر درون‌هزارگی هم رهبر شهید تهمت و تحقیر و تفسیق را در 
منطق خود جای نداد؛ ولی صراحت لهجه داشت؛ به‌عنوان مثال: ایشان وقتی یکی از 
فرماندهان از حزب حرکت جدا شد و به طرف حزب وحدت آمد، در حضور خودش 
و مردم واضحاً گفتند که او تا دیروز به مردمش ظلم و خیانت کرده و جنگ‌های او 
به‌خصوص آتش‌باری قطعه اسکاد برای مردم کمرشکن بود؛ اما حالا که به مردمش 
رجوع کرده، دامن مردم فراخ است و فرصت جبران برای وی وجود دارد، یا در مورد 
نظر تندی که در مصاحبه با بی‌بی‌سی یکی از علما و رهبران جهادی داده بود و مزاری 
و نیروهایش را واجب‌القتل گفته بود و یا در مورد اظهارات یکی دیگر از علما و فرماندۀ 
جهادی بعد از فاجعۀ افشار و حتی تبریک‌گفتن سقوط افشار به سران دولت استاد 
ربانی، رهبر شهید تنها گلایه می‌کند که خود را فروختید؛ ولی حیف که ارزان فروختید. 
چنین صراحتی از کسی در چنان شرایط سخت جنگی توقع نمی‌رفت؛ ولی ایشان بر 

اساس اصل اخلاقی، با صراحت و صداقت سیاست می‌کرد.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 73

جراید و نشریات مخالفین رهبر شهید اعم از هزارگی و شیعی و غیر آن‌ها موج 
می‌زد از دشنام، تهمت، توهین، تکفیر و تفسیق؛ ولی رهبر شهید هرگز متوسل به آن 
ابزار غیر اخلاقی و غیر دینی نشد و خیانت کسانی را که اسناد وجود داشت، مستند 
خویش  گفتار  و  رفتار  ملاک  را  شخصی‌اش  کدورت  و  عقده  ایشان  می‌داد.  تذکر 
قرار نمی‌داد؛ لذا وقتی بحث ادغام احزاب و وحدت شد، منتقدین و تندروان نصری 
می‌گفتند مثلًا وحدت با رهبر حرکت که از نظر آن‌ها عامل نفاق و مفتی جنگ‌های 
داخلی است، درست نیست؛ ولی ایشان می‌گفت شخصاً من به نسبت قتل پدر و دیگر 
کسانم توسط افراد حرکت از آن‌ها کدورت قلبی دارم؛ اما مصلحت عامه از کدورت 
شخصی من مهم است. بارها افرادی از ایشان امتیاز می‌خواستند؛ ولی ایشان می‌گفتند 
امتیازات شخصی‌ام را به شما می‌دهم؛ ولی حق دیگران را نه و یا ایشان فزون‌خواهی و 
امتیازطلبی را هرگز به بهانۀ شرایط خاص نمی‌پذیرفت و همگونی همۀ نیروها را یک 
اصل عدول ناپذیر می‌دانست و به آن پابند بود. این‌ها نمونه‌های برخورد ایشان است 

که اخلاق‌محور است.
دکتر جویا: رقبای سیاسی شهید مزاری به دو دسته قابل تقسیم‌اند: رقبای متعلق 
به سایر اقوام افغانستان و رقبای درون‌قومی )شیعه و هزاره(. شهید مزاری حداقل 
نسبت به سه شخصیت محوری و در عین حال رقیب سیاسی‌اش که متعلق به سایر 
اقوام بود، کنش‌های مشخص و قابل ارزیابی بر مبانی اخلاقی انجام داده است. اولی 
جنرال دوستم است که زمانی همکار دولت کمونیستی بود؛ اما در سرنگونی آن نیز نقش 
محوری داشت. دوستم از سوی همۀ سیاسیون افغانستان، به‌شمول تاجیک‌ها، به اتهام 
ملیشه‌بودن طرد گردید؛ اما طرد دوستم در آن مقطع چیزی در حد طرد قوم ازبک از 
صحنۀ سیاسی ارزیابی می‌شد. شهید مزاری این مسأله را ظلم به قوم ازبک تلقی نموده 
و با مشروعیت سیاسی‌ای که داشت، مانع تحقق این ظلم گردید. این در حالی است که 
دوستم هم رفیق و هم رقیب سیاسی شهید مزاری بود. شهید مزاری این عمل را دقیقاً 

بر مبنای اصل اخلاقی انجام داد.
رقیب دیگر شهید مزاری گلبدین حکمتیار بود که گاه با ایشان از سر خصومت وارد 



74 / روایتی از خورشید

می‌شد و گاه به‌دلیل رقابت با مسعود از در رقابت. شهید مزاری به‌عنوان یک رهبر معتدل 
و واقعیت‌نگر، با حکمتیار طرح دوستی ریخت؛ اما بر مبانی و اصول عدالت‌محورانه. او 
شرط کرد که همۀ اقوام در ساختار قدرت افغانستان شریک باشند و کسی حذف نگردد.
بارها  که  بود  مسعود  احمدشاه  مــزاری،  شهید  سیاسی  رقیب  سرسخت‌ترین 
برای حذف هزاره‌ها و شهید مزاری از کابل تلاش خستگی‌ناپذیری نمود؛ اما پیمان 

جبل‌السراج نشان می‌دهد که شهید مزاری از خط عدالت خارج نشد.
رقبای سیاسی درون‌قومی شهید مزاری به جز یک تن، همگی بعد از شهادت ایشان 
به عظمت، اخلاق‌مداری و دین‌داری ایشان اعتراف کرده‌اند. با این اعتراف نمی‌دانم چه 
شاهد یا شواهدی وجود دارد که ایشان در رقابت سیاسی مرزهای اخلاق را عبور کرده 

است.
سبحانی: شهید مزاری با مخالفان سیاسی‌اش کاملًا موازین اخلاقی را رعایت 
می‌کرد. نمونه‌اش سخنان آن شهید است که نسبت به هیچ‌یک از مخالفانش  توهین 
نکرده و جنبه‌های مثبت‌شان را تمجید کرده است؛ از جمله در یکی از سخنرانی‌هایش، 
صراحت لهجۀ آقای خالص را تعریف کرده است. اما مشکل اصلی بعضی از مخالفین 
سیاسی ایشان این بود که زیاد شخصی فکر می‌کردند. اگر رهبر شهید مزاری خواست‌های 
شخص این افراد را برآورده نمی‌کرد، آن را به پای مخالفت حزبی می‌گذاشتند. من از استاد 
واعظی که فرد صادق و از یاران نزدیک استاد شهید بود، سؤال کردم که استاد زاهدی با 
این‌که از نظر فکری با تفکر رهبر شهید خیلی نزدیک بود، چرا در ردیف مخالفین ایشان 
قرار گرفت؟ ایشان به نقل قول از استاد مزاری گفت: آقای زاهدی اسامی تعداد 20 نفر از 
اقوام و دوستانش را آورده درخواست داشت که از جانب حزب وحدت به وزارت خارجۀ 
افغانستان نامه نوشته شود و برای این افراد درخواست پاسپورت سیاسی شود. شهید 
مزاری گفته بود: این کار درست نیست و پاسپورت سیاسی به افراد غیر سیاسی پیامد 
بدی دارد؛ اما استاد زاهدی ناراحت شده بود و بعد از آن از مخالفین شهید مزاری شده 

بود. بسیاری از مخالفت‌ها منشأ این چنینی دارد.
سناتور شریفی: شهید مزاری معیار داشت با رقبا و مخالفین سیاسی؛ حتی با 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 75

دشمنان و کسانی که در جنگ بودند، مطابق با معیار خود برخورد می‌کرد و معیارش 
اصول اسلامی و منافع مردم بود و بس!

شهید مزاری مانند هر مسلمان، متعبّد، مؤمن و ملزم به انجام عبادات و مناسک 
دینی بود.

استاد علیزاده مالستانی: شهید مزاری ریشه‌های درد و عوامل رنج و محنت 
مردم خود را کاملًا درک کرده بود؛ ازاین‌رو، خود نیز مثل مردم زندگی می‌کرد. مخالفین 
و رقبای سیاسی‌اش از یک‌طرف خود را در برابر وی کوچک احساس می‌کردند و از 
طرف دیگر آنان جهاد و انقلاب را برای خود وسیلۀ آقایی و امتیازجویی می‌دانستند. 

شهید مزاری برای آنان مجال نداد. این یک عمل اخلاقی و دینی است.
پیامبران الهی نیز دماغ خودسران و سرکشان را به خاک مالیدند؛ برای مردمی که 
آن‌ها را ستایش و پرستش می‌کردند، جرأت دادند و آنان را در مقابل کسانی که خود را 
خدای مردم خوانده بودند، به شورش و عصیان وا داشتند؛ آیا می‌شود گفت کار پیامبران 
غیر اخلاقی و غیر دینی بوده است؟ شهید مزاری برای امتیازطلبان و معامله‌گران مجال 
و مهلت نداد و امتیازخواهی و معامله‌گری را نمی‌پذیرفت و این حقیقت دین است. اگر 

شهید مزاری در این شیوۀ رفتار خود محکوم باشد، پیامبران نیز باید محکوم باشند.
فیاض: ما رهبر شهید را پیشوای جنبش عدالت‌خواهی در افغانستان می‌دانیم و 
رقبای سیاسی او نیز معترف‌اند که نام شهید مزاری با شعار عدالت‌طلبی گره خورده 
است. با این وجود، چگونه می‌توان گفت ایشان بر مبنای اخلاق و ارزش‌های دینی 

عمل نکرده باشد؟
ایشان در یکی از سخنرانی‌هایش از 27 جنگ سخن می‌گوید که بر او و مردمش 
تقسیم‌بندی  لحاظ  از  است.  داشته  قرار  دفاعی  در جبهۀ  او همیشه  و  تحمیل شده 
آدم منصفی  با دقت نگاه شود، هر  اگر  جعرافیایی کابل و صف‌بندی نظامی آن روز 
خواهد گفت: حزب وحدت همواره در حالت دفاعی قرار داشته است. افشار از ابتدا 
دست حزب وحدت بود که مخالفین تجاوز کردند و پس از تصرف سنگرهای حزب 
وحدت، وارد محلۀ مسکونی شده، فاجعۀ ضد انسانی، اخلاقی و ضد دینی را آفریدند. 



76 / روایتی از خورشید

این،  نرفت.  فراتر  گام  یک  کارتۀ سخی  و  دهمزنگ  سیلو،  منطقۀ  از  حزب وحدت 
مخالفان شهید مزاری بودند که همواره از بالای کوه تلویزیون و افشار، همیشه غرب 
کابل را هدف گلوله‌های کور قرار دادند و بارها از استقامت‌های یادشده و کوه قوریغ به 

غرب کابل تجاوز نمودند.
در مورد اسرا، حزب وحدت برخورد انسانی و اخلاقی داشته و همیشه تبادله کرده 

است. یک مورد کسی از مثله‌کردن و کشتار غیر نظامیان را سراغ ندارد.
البته در مورد برخورد با رقبای سیاسی داخلی، چون شاخۀ اکبری و حرکت، که 
مخالفین شهید مزاری روی آن زیاد مانور می‌دهند، نیز یک روند تاریخی و مبنایی را 
باید در نظر داشت. با پیمان‌شکنی مسعود بر اساس پیمان جبل‌السراج، ادامۀ حکومت 
نامشروع ربانی و تحمیل جنگ‌های تصفیه‌ای مسعود در کابل، جبهۀ عدالت‌خواهی 
شکل گرفت. شهید مزاری تأمین حقوق اقلیت‌ها، مشارکت هزاره در تصمیم‌گیری 
کلان کشوری، رسمیت‌یافتن مذهب جعفری و تقسیم عادلانۀ نظام اداری را مطرح 
کسانی  اما  دارد.  دموکراسی  و  اخلاقی  قرآنی،  مبنای  این خواست‌ها  همۀ  که  کرده 
بودند از خود هزاره‌ها و شیعه‌ها که در جهت هم‌سویی با دولت ربانی و تضعیف جبهۀ 

عدالت‌خواهی کار می‌کردند که حزب وحدت مجبور به برخورد می‌شد.
استاد ناطقی: مزاری در تشکیلات سیاسی خود کسی را نکشته است و کسی 
نمی‌تواند نشان دهد که مخالف درون‌تشکیلاتی خود را اعدام کرده باشد. یک و دو 
نمونه در کابل را داریم که دو جنرال که در قضیۀ افشار خیانت کردند، مزاری دوسیۀ 
آن‌ها را به محکمه ارسال کرد و شیخ‌زاده قاضی برای‌شان حکم اعدام صادر کرد. ما در 
درون حزب وحدت مخالفینی داشتیم که در اوج جنگ سرنوشت، خیانت می‌کردند و 
در دیگر دنیا و در دیگر تشکیلات‌ها این‌گونه آدم‌ها را یک لحظه هم زنده نمی‌گذارند. 
دیکتاتوری و انظباط تشکیلاتی برای‌شان حکم زندان را صادر می‌کند؛ اما در تشکیلات 
مزاری با خاینین درون‌تشکیلاتی مدارا صورت گرفت و یک نفر هم اعدام حتی به زندان 
هم انداخته نشد. این رفتار نشانۀ بارز اخلاق است که با دشمنان مردم و با دشمنان و 
خاینان درون‌تشکیلاتی چنین رفتاری صورت بگیرد. این‌گونه گذشت‌ها شاید در اسلام 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 77

هم جایز نباشد. در اسلام با خاینان درونی و با منافقان برخوردهای سختی صورت 
کریمانه  بی‌نهایت  رفتار  تشکیلاتی خود  و  داخلی  رقبای  با  مزاری  اما  است؛  گرفته 
داشت و کسی را زندانی و اعدام نکرد و مخالف سیاسی خود را محکوم به مرگ نکرد 
و هیچ اقدامی برای ترورشان و حذف فیزیکی‌شان انجام نداد. مخالفین ممکن است 
تهمت‌های زیادی بزنند؛ اما نمی‌توانند در اوج جنگ و خطر و تهدید جان و مال مردم 
و تهدید خود حزب وحدت، یک نمونه را نشان دهند که مزاری اقدام به حذف و نابودی 
آن‌ها کرده باشد. مردم در کابل زیاد کشته شدند؛ اما این کشتار ناشی از جنگ چندین 
جبهه علیه حزب وحدت بود و نه این‌که حزب وحدت به رهبری مزاری مخالفانش را 
کشته باشد؛ مخالفانی که واقعاً برخی‌شان مستحق کشتن بودند؛ چون به سنگر، به 

حزب و به هستی مردم در جنگ خیانت کردند.
ح( تعبد به احکام دینی

برهانی: رهبر شهید مزاری در انجام تکالیف و مناسک دینی؛ از قبیل نماز، روزه و... 

چگونه بود؟ آیا اهل دعا و نیایش‌ و ویژگی‌هایی مانند توکل و اعتماد به خدا و...بود؟

اسدالله جعفری: نیایش نیاز انسان است و انسان‌های از نوع رهبر شهید همۀ 
لحظات ایشان حتی پرواز خیال‌شان نیایش است و اما توکل ایشان در سه سال مقاومت 

غرب کابل تجلی یافت که اجلی از هر شرح و بیان است.
دیده‌ام،  و در مدت کمی که  نبودم  ایشان  با  زیادی  متأسفانه مدت  جوادی: من 
انسان متعبد و متهجدی بود. نه‌تنها خود به امور عبادی مقید بود؛ بلکه همراهانش نیز 
نمی‌توانستند به نماز و دیگر مناسک عبادی بی‌اعتنایی کنند. در اردوگاه آموزشی و در 

جبهه، مجاهدین را عملًا وادار به نماز و نیایش می‌کرد.
دعای توسل و کمیل و روضه و سینه‌زنی مجاهدین در اردوگاه آموزشی کاشمر هیچ 
از یادم نمی‌رود و آن صحنه‌ها که رهبر شهید در گوشۀ تاریکی می‌نشست و بدون ریا و 
بدون این‌که در معرض دید عموم باشد، گریه می‌کرد و اشک می‌ریخت، در ذهنم نقش 
ابدی بسته است. او آن‌قدر متوکل به خدا و قدرت لایزال او بود که واقعاً به آرامش 
روحی مطلق و اطمینان تزلزل‌ناپذیر به مدد الهی و در نتیجه اعتماد به نفس رسیده بود. 



78 / روایتی از خورشید

هر قدر دشواری‌ها که مطرح می‌شد، خیلی ساده می‌گفت آتِه مه بوری توکل به خدا.
سبحانی: در این‌که شهید مزاری طلبۀ متعبدی بود، شکی وجود ندارد؛ اما از 
عادت ایشان این بود که تظاهر به عابدبودن نمی‌کرد. از یاران نزدیکش، از جمله جناب 
آقای الهامی پنجاب، نقل شده است: سالی که رهبر شهید در پنجاب بوده، ماه شعبان 

رجب و رمضان را روزه بوده است.
این‌که ایشان توکل و اعتماد بسیار بالا بر خداوند داشته، از کارهایش معلوم است. 
اعتماد به خداوند است که از انسان افرادی مثل مالک اشتر، عمار یاسر، ابوذر و شهید 

مزاری می‌سازد.
من صلاحیت  گفتم،  قبل  پرسش‌های  پاسخ  در  که  همان‌گونه  وکیل سعادتی: 
اظهار نظر در مورد ویژگی‌های شخصی شهید مزاری را ندارم. رابطۀ انسان با خدای 
انسان، معمولًا از چشم رسانه و از چشم مردم پنهان می‌ماند. من بیش‌تر با آن ابعاد 
شخصیت شهید مزاری آشنایم که از طریق وسایل ارتباط جمعی انتشار یافته است. 
نتایج فعالیت‌های سیاسی شهید مزاری نیز برای من تا حدودی قابل‌درک است؛ اما 
گاهی از انجام تکالیف و مناسک دینی، نیاز به هم‌نشینی دارد؛ آنچه من با تأسف از آن  آ
محروم بودم. در عین حال اما شهید مزاری، به‌نحوی در ابعاد مختلف، الگوی نسل ما 
و عصر ما بود. من همواره علاقه‌مند بودم که از اخلاق و ابعاد پنهان شخصیت او نیز 
به‌کلی بی‌اطلاع نباشم. از این جهت در هر فرصتی از دوستان و هم‌سنگرانش چیزهایی 
در این ابعاد نیز پرسیده‌ام. همۀ کسانی که با شهید مزاری از نزدیک آشنا بوده‌اند و من 
از آنان در این موارد چیزی پرسیده‌ام، ایشان را به‌پابندی شدید به مناسک دینی متصف 

کرده‌اند.
بار دیگر اعتراف می‌کنم که در پاسخ این پرسش که به نهانی‌ترین زاویۀ زندگی شهید 
مزاری ارتباط دارد، حرفی برای گفتن ندارم. بهتر است در این مورد به تفصیل سخن 
نگویم. امکان دارد نادرست قضاوت کنم و امکان دارد حق مطلب را ادا نتوانم؛ اما با 
وجود آن، برای این‌که پرسش شما بی‌پاسخ نماند، می‌خواهم تصویری را که از شهید 
مزاری در ذهن دارم، با شما در میان بگذارم. با اعتراف به این‌که ممکن است این تصویر 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 79

دقیق نباشد. به نظر من شهید مزاری مردی بود متعبد و مؤمن؛ اهل دل و دعا؛ اهل راز 
و نیاز و نیایش؛ مرد توکل و اعتماد. در عین حال، مرد سیاست و عمل. فکر می‌کنم 
او با این منطق موافق بود که: »با توکل زانوی اشتر ببند« توکل همراه با عمل. توکل 
مسئولانه و مبتنی بر عقل و خرد انسانی. به نظر من او به همان میزان که در خلوت 
با خدایش خالصانه دعا و نیایش می‌کرد، در جلوت صادقانه با خلق خدایش کار و 

کوشش می‌کرد.
سناتور حاجی شریفی: بلی! ایشان نمونۀ اعلای یک انسان متوکل و متکی به 
خداوند بود تا جایی که در غرب کابل و مدتی که در منزل‌شان بودم، ایشان بعد از ادای 
فریضۀ صبح، قرآن تلاوت می‌کرد، بعد ورزش می‌نمود و صبح‌ها از خوابگاه بچه‌ها 

سرکشی می‌کرد و بچه‌های خواب را برای ادای نماز صبح بیدار می‌کرد.
استاد علیزاده مالستانی: ایمان و عقاید اسلامی که در نماز، روزه و دعا و دیگر 
اگر اعتقاد دینی و  تبارز می‌کند، زندگی شهید مزاری را معنا می‌داد.  مناسک دینی 
مناسک دینی نبود، زندگی وی بی‌روح و بی‌معنا بود. آنچه برای او اعتماد به نفس، 
آرامش، قدرت روحی، جاذبه و محبوبیت بخشیده بود، معنویات و تعبدیات ایشان بود. 
حمَنُ وُدّاً«؛ کسانی  الِحاَتِ سَیَجعَلُ لَهُ الرَّ ذیِنَ آمََنوُا وَ عَمِلوُ الصَّ قرآن می‌فرماید: »اِنَّ اَلَّ
که ایمان واقعی به خداوند دارند و کردار شایسته انجام می‌دهند، به زودی خداوند 

محبت او را در دل‌های مؤمنان جای می‌دهد.
محبت و دوستی شهید مزاری در دل‌ها چنگ انداخته، به گفتۀ فردوسی:

چو کودک لب از شیر مادر بشست
بـه گهـواره محمـود گویـد نخست

البته شعر حکیم فردوسی در بارۀ سلطان محمود جنبۀ تعارف دارد؛ اما نسل جدید 
ما که فقط عکس شهید مزاری را دیده و به وی عشق می‌ورزد، یک واقعیت است.

فیاض: شهید مزاری در همۀ عرصه‌ها الگوی رهبری بود و حجت را بر همۀ 
رهبران تمام کرد. کافی است کتاب »احیای هویت« مجموعه سخنرانی‌های او را 
یک‌بار با دقت و تأمل بخوانیم که مفاهیم یادشده چه قدر پررنگ مطرح شده است. 



80 / روایتی از خورشید

به  این‌که  از  از یک مجاهد، غیر  بوده است و  ایشان سراسر مبارزه و جهاد  زندگی 
مناسک دینی عمل نموده و اهل دعا و نیایش باشد، انتظار دیگری نیست.

استاد ناطقی: این دیگه چه نوع سؤالی است. نکند معاویه‌های زمان پیدا شده و 
شایعه پخش کرده که مزاری اهل مناسک و اهل نماز نبوده است. مزاری سیاست‌مدار 
بی‌نهایت متعبد و مؤمن بود. من شنیدم در یک جنگ با کمونیست‌ها و کوبایی‌ها که 
در ماه رمضان هم صورت گرفت، مزاری با لب روزه و تشنه و شکم گرسنه جنگیده 
است و از شدت تشنگی و گرسنگی دهان خودش و برخی مجاهدین زخم برداشته 
بود. برخی از بچه‌ها گفته بودند استاد اینه دهان ما از گرسنگی کرم گرفته است و باز 
شنیده‌ام که استاد به شوخی گفته است دندان آدم را کرم می‌زند خیر است. مزاری 
بود.  عبادی خود  امور  به  متعهد  و  دینی  تکالیف  انجام  اهل  روزه،  اهل  نماز،  اهل 
یک وقت ما در سال‌های 59 و 60 و 62 و تا 1363 در غم تعبدات دینی و تعهدات 
بی‌نهایت افراطی مزاری مانده بودیم؛ همه چیز را از منظر ولایت فقیه و احکام ولایت 
فقیه نگاه می‌کرد و من در این سال‌ها رابطۀ خوبی با هم نداشتیم. دلیلش کشاندن 
تعبدات ولایت فقیه در سیاست و در افغانستان بود. خدا از سخت‌گیری‌های مذهبی 
نبود.  تیرشدنی  از تعهدات و تعبدات مذهبی خود  آقای مزاری هم نجات می‌داد و 
یکی از دلایل اختلاف و جنگ و مخالفتش با استاد ربانی هم همین مسألۀ مذهبی 
بود. به من گفت حاجی آقا! این آقای ربانی مذهب جعفری را قبول ندارد با این‌که 

تحصیل‌کردۀ مصر هم است و می‌داند که جعفری یک مذهب حقه هم است.
برای  را  زمان‌هایی  و  بگستراند  سجاده  این‌که  و  فوق‌العاده  و  خاص  به‌صورت 
عبادت اختصاص دهد و به مردم بنمایاند که استاد مشغول نیایش و عبادت است، 
نه چنین چیزی را نداشت. اما این‌که همۀ کارها را با توکل به خدا رها کند، نه چنین 
کاری من از ایشان ندیدم؛ اما این را هم می‌دانم که مزاری در خلوت بسیار گریه کرده 
است؛ در حدی که بالشت زیر سرش تر شده است. اما این‌که چه دلیل داشته، فقط 

خودش می‌داند و خدایش.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 81

ط( شخصیت مذهبی رهبر شهید
 ابعاد شخصیتی رهبر شهید استاد مزاری تحت تأثیر بعد نظامی و 

ً
برهانی: ظاهرا

سیاسی ایشان قرار گرفته و کم‌تر به شخصیت مذهبی ایشان توجه شده و کم‌تر ایشان 

داشته،  افغانستان  مشکلات  برای  را  دقیقی  راه‌حل‌های  که  متفکر  یک  مقام  در  را 

معرفی می‌کنند. نظر جناب عالی در این رابطه چیست؟

استاد جعفری: درست است همین‌طور می‌باشد. باید در بارۀ اندیشه‌های دینی 
از قرآن،  ایشان  برداشت‌های  بارۀ  در  متأسفانه نشده؛ مخصوصاً  ایشان کار شود که 

حکومت دینی، رهبران دینی، قرائت مزاری از دین و... .
گاه مذهبی و یک معتقد و متعبد به آموزه‌های مذهبی  جوادی: رهبر شهید یک آ
بود؛ البته نمی‌شود گفت در حوزۀ مسائل مذهبی نظریه‌پرداز بود. چنان‌که در حوزۀ 
مسائل سیاسی برترین و صایب‌ترین نظریه را داشت؛ ولی درک عمیق و شناخت جامع 
و برداشت و فهم درست از مذهب داشت. او نه متعصب مذهبی بود که عقل و وجدان 
و انصافش را از دست دهد و نه لاابالی و بی‌باکی که نتواند صدای عدالت‌خواهی علی، 
ولایت‌خواهی زهرا، آزادی‌خواهی حسین و ستم‌کوبی زینب را بشنود و حس و حرکتی 
در وجودش نباشد؛ از همین رو، او برابری مذهبی برای مردمش را در ضمن این‌که یک 

حق انسانی برای مردم خود می‌دانست، جزء عشق و باور و ایمانش هم بود.
دکتر جویا: این سخن که شهید مزاری یک نظریه‌پرداز مذهبی بود، اشتباه است؛ 
اما در این مسأله تردیدی نیست که او یک مسلمان معتقد و باورمند به تعالیم اسلام بود. 
شهید مزاری متفکر بود؛ اما نه به این معنا که دیدگاه‌های جدید در یکی از شاخه‌های 
علوم داشت؛ بلکه به این معنا که تاریخ افغانستان را به‌خوبی می‌شناخت و شناخت 
ملموس و عینی از مشکلات جامعۀ خودش داشت و برای این مشکلات به‌دنبال راه‌حل 
بین جامعۀ  می‌گشت. شهید مزاری موتور محرک یک حرکت فرهنگی گسترده در 
هزاره نیز بود؛ به همین دلیل، حرکت‌های فرهنگی و علمی که تا کنون ادامه دارد، به 

جد وام‌دار شهید مزاری است.
سبحانی: در این مسأله شکی وجود ندارد که استاد در ابعاد مختلف اگر برایش 



82 / روایتی از خورشید

فرصت پیش می‌آمد، استعداد و توانایی‌های مختلفش را بروز می‌داد. من معتقدم که 
در سیاست و اجتماع هم به طور کامل استعداد استاد زمینۀ بروز و ظهور پیدا نکرد.

سناتور شریفی: شهید مزاری یک عالم دین و روحانی شیعه بود که در حوزه‌های 
علمیۀ مشهد و قم تحصیل کرده بود و تحصیلاتش در رشتۀ معارف اسلامی بود. او 
به‌جا  وقت  اول  در  را  نمازهایش  بود.  متقی  و  متعبد  مذهبی،  کاملًا  یک شخصیت 
می‌آورد. مدتی که در منزل‌شان در کارتۀ سه بودم، ایشان هر صبح بسیار وقت نماز 
می‌خواند و بعد قرآن شریف تلاوت می‌کرد؛ سپس ورزش می‌کرد و بعد بچه‌ها را برای 
نماز بیدار می‌کرد. شهید مزاری شخصیت بسیار جامع و دارای ابعاد فکری وسیع و 
گسترده بود. او هم سیاست‌مدار زیرک بود، هم متفکر و طراح نیرومند، هم عالم دینی 
بود و هم مجاهد شجاع و جسور. در مورد شخصیت مذهبی شهید مزاری این‌که او 
سخت به امام علی )ع( محبت داشت؛ نهج‌البلاغه را تالی و تلو قرآن می‌دانست و 
بسیاری از جملات آن را در سینه داشت. ارادت و عشق مزاری به امام علی از لابلای 
سخنرانی‌هایش هم پیداست و هم‌چنان ابعاد شخصیتی، تفکر و اندیشه‌اش را می‌توان 

در نامه‌ها، پیام‌ها و سخنرانی‌هایش جست‌وجو نموده و به‌دست آورد.
فیاض: حرف شما کاملًا به‌جا و دقیق است. این موضوع از چند محور قابل بحث 
است. نخست این‌که فضای فرهنگی حاکم بر کشور پس از سقوط طالبان، فضای توأم 
با آزادی بیان و ورود نیروهای غربی و لبیرال‌ها به افغانستان است که هم‌خوانی کم‌تر 
با نگاه‌های مذهبی دارد. دلیلش هم روشن است؛ زیرا جامعه‌ای که از شر حکومت 
افراطی مذهبی به نام طالبان خلاصی یافته، طبعاً از لحاظ روان‌شناختی، آمادگی پذیرش 
طرح ابعاد مذهبی قهرمانان‌شان را ندارد. دوماً در قطب‌بندی‌هایی که در گفتمان‌های 
سیاسی و فرهنگی جامعه در بستر دولت جدید به وجود آمد، این گفتمان‌ها بیش‌تر روی 
مباحث به‌روزتر و به اصطلاح شیک‌تر تکیه داشت و کسانی بودند و هستند که بحث 
از مذهب و روحانیت و مفاهم دینی چون جهاد را نوعی عقب‌ماندگی تلقی می‌کردند.
به بعد سیاسی  از قهرمانی‌ها و پرداختن  من فکر می‌کنم یک دهه سخن گفتن 
شخصیت رهبر شهید تا حدودی اذهان عمومی‌ را اشباع کرده و اکنون روند به ‌این 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 83

سمت پیش‌می‌رود که دامنۀ مطالعات پیرامون شخصیت چند وجهی ایشان گسترده‌تر 
می‌شود. اکنون ما به طرح مبانی و برجستگی‌های فرهنگی و فکری رهبر شهید بیش‌تر 
بیاییم روی عوامل  بنابراین، یک‌بار دیگر  ایشان؛  نظامی ‌و سیاسی  بعد  تا  نیازمندیم 
شکل‌گیری شخصیت رهبر شهید تأمل کنیم و ببینیم که چه عواملی باعث شد رهبر 
شهید به آن توانمندی‌ها برسد. قطعاً بافت دینی و سنتی جامعۀ افغانستان، تحصیلات 
دینی، مطالعات و هم‌نشینی‌های ایشان با شخصیت‌ها و متفکرین معاصر، همه و همه، 
تأثیراتی روی شخصیت ممتاز ایشان داشته است. روی همین ساختارهای فکری است 
که ‌ایشان شناخت دقیق از جامعۀ خود داشته و به‌عنوان یک رهبر راه‌حل‌هایی را ارائه 
کرده است. شما اگر سخنرانی‌های شهید مزاری را نگاه کنید، یک سوم سخنان ایشان 
بزرگان دین تشکیل می‌دهد؛ در حالی که شرایط سخت  را مباحث دینی و سخنان 
سیاسی آن روز کم‌تر این مباحث را ایجاب می‌کرد. از همین جهت است اگر به بعد 
دینی و تفکرات اجتماعی رهبر شهید توجه لازم صورت نگیرد، در حق ایشان ستم 

شده است.
دو سال پیش یکی از دوستان زنگ زد و گفت: قرار است مجلسی برگزار شود و 
یکی از سخنرانان هم شمایید. موضوع سخنرانی نیز »نقش شهید مزاری در بیداری 
محورهای  به  وقتی  و  شدم  خوشحال  خیلی  عزیزان  آن  ابتکار  از  است.  اسلامی« 
سخنرانی‌ام فکر می‌کردم، متوجه شدم که رهبر شهید در بیداری اسلامی ‌ما مردم آن قدر 
سهم عمیق داشته است که تنها می‌توان در جلسۀ مورد نظر به فهرست‌ها اشاره کرد.

استاد ناطقی: این حرف تا حدی درست است. در یک شرایط جنگی هر کسی 
نظامی می‌شود. مزاری هم تمام عمر سیاسی‌شان در جنگ گذشت و طبعاً چنین شد 
و دیگران هم چنین شده‌اند. حکمتیار مهندس جنگی شد. انجنیر احمدشاه مسعود 
با  کرد؛  به خود غرق  را جنگ  ابعاد وجودیش  تمام  و  نظامی شناخته شده  فرماندۀ 
این‌که آمر خصوصیت‌های غیر نظامی زیادی داشت. از وقتی که با ایشان آشنا شدم، 
دریافتم اما مسعود شاخصه و کاراکترش در تاریخ همان جنگ است. مزاری هم تا 
حدی چنین شد؛ به‌خصوص جنگ‌های سه سالۀ غرب کابل؛ اما مزاری در حوزه و 



84 / روایتی از خورشید

عرصه‌های فرهنگی نیز جایگاه رفیع و بلندی دارد. کارهای فرهنگی مزاری ماندنی 
است و همین‌گونه طرح‌های سیاسی و پیشنهاد چهارجانبه برای حل نهایی و قطعی 
بحران افغانستان از جمله دیدگاه‌های ماندگار مزاری در عرصۀ سیاست است. بلی با 

شما موافق هستم که تا حدی چنین شده است.



بخش دوم
 اندیشه‌ و عملکرد‌ سیاسی

الف( مبارزه و سیاست تا تشکیل حزب وحدت
ین بخش کارنامۀ رهبر شهید فعالیت‌های سیاسی ایشان است. در  برهانی: مهم‌تر

این بخش نیز در خدمت بزرگان و اساتید گرامی هستیم تا به تبیین و بازخوانی کارنامۀ 

یم. سیاسی شهید وحدت ملی استاد مزاری )رحمت‌الله علیه( بپرداز

اولین سؤال این‌که از فعالیت‌های سیاسی شهید مزاری چه اطلاعی دارید و ایشان 
قبل از سازمان نصر در چه قالبی فعالیت می‌کردند؟

جعفری: به طور ریز و دقیق نه؛ اما به طور کلی فعالیت‌های سیاسی رهبر شهید 
به دو بخش تقسیم می‌شود:

الف( فعالیت‌های سیاسی کشوری؛
ب( فعالیت‌های سیاسی فراوطنی.

اما در سطح کشور هم به دو بخش تقسیم می‌شود:
الف( فعالیت‌های سیاسی در مقطع زمانی خاص؛

ب( طرح‌هایی برای فعالیت سیاسی در آینده.
فعالیت‌های سیاسی در مقطع زمانی خاص هم به دو بخش  قابل تقسیم است:

الف( از ابتدای بلوغ علمی و سیاسی رهبر شهید تا تشکیل حزب وحدت اسلامی 
افغانستان؛



86 / روایتی از خورشید

ب( از ابتدای شکل‌گیری حزب وحدت تا هنگام معراج شهادت و پرواز عاشقانه 
در ملکوت حضور.

با توجه به این تصویر کلی که من از کارنامۀ سیاسی رهبر شهید ترسیم کردم، پاسخ 
به سؤال شما بسیار طولانی و پرلایه خواهد بود که باید فرصت درازدامن باشد و البته 

ارائۀ مستندات هم لازم است و آن در این گفت‌وگو امکان ندارد.
جوادی: اگر تلاش برای تغییر وضع موجود و برون‌رفت از رکود حاکم بر زندگی 
جزء سیاست و کار سیاسی باشد، عمر رهبر شهید به سیاست گذشته است. او حتی 
نبوده  تابع وضع موجود  آدم  تا دورۀ عسکری،  و  در زمان طلبگی در مدارس محلی 
است. رهبر شهید در جوانی و در زمان طلبگی یک مبارز بوده و هنگامی برای تغییر 
وضع حاکم تلاش نموده که کسی توقع و امیدی برای دگرگونی شرایط و نظام سیاسی 

حاکم نداشته است.
برای رهبر شهید فرق نمی‌کرد استبداد در کجا و چگونه حاکم است؛ همین‌که 
استبداد ماهیت نظام سیاسی را در محیطی که رهبر شهید در آن نفس می‌کشید تشکیل 
می‌داد، با آن مبارزه می‌کرد؛ حال در بلخ بود یا هرات، در خراسان بود یا تهران، در 
دمشق بود یا بغداد و در بعلبک بود یا غزه فرقی نمی‌کرد و رهبر شهید بدین‌سان مجاهد 
اصالت  شهید  رهبر  برای  هم  مبارزه  بود. چگونگی  سرزمین‌ها  و  وادی‌ها  این  همۀ 
نداشت؛ گرچه ترجیحش به مبارزۀ فرهنگی و انقلاب فکری بود؛ لذا او همیشه با کتاب 
محشور بود، چه در سنگر و چه در زندان؛ ازاین‌رو، رهبر شهید مبارز سنگرنشین بود و 
از جنوب لبنان و جبهات مقاومت فلسطین تا سنگرهای خونین جای جای افغانستان 
گرم نفس‌های او بود و هم‌چنین مبارز منبر، مکتب، مدرسه، کتابخانه و کتاب، نشریه 
و جریده و مبارز زندان‌نشین و مقاوم زیر شکنجه نیز بود. او واقعاً به قول شهید علامه 

بلخی، مغزش را با فولاد جنگ داده بود و بالاخره پیروز هم شد.
به‌عنوان یک مبارزی که در قالب‌های چریک‌های فلسطینی، مجاهدان لبنانی، 
مبارزان ایرانی و به‌خصوص نزدیکان رهبری انقلاب اسلامی ایران و مبارزان افغانی و 
در نهایت در جمع روحانیت مبارز جای داشت و در این قالب‌ها مبارزه کرد، تا این‌که 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 87

به‌دلیل استعداد برتر و توانمندی شبکه و نهادسازی‌اش، توانست نقش هماهنگ‌کننده 
میان دسته‌ها و حلقه‌های مبارز بازی نموده، در نهایت دو سه دسته را در قالب سازمان 

نصر جای داد.
با توجه به حجم مبارزۀ آن بزرگ نمی‌شود این‌جا تفصیل را بیان کرد.

سبحانی: این سؤال خیلی کلی است. فقط می‌توانم بگویم ایشان از زمانی که خود 
را شناخت و شروع به درس‌خواندن کرد، روحیۀ عدالت‌خواهی داشت و دنبال افکار و 
اندیشه‌هایی بود که بتواند این روحیه را سیراب کند؛ منتها این نیاز روحی‌اش را زمانی 
در افکار و اندیشه‌های شهید بلخی جست‌وجو می‌کرد و زمانی در اندیشه‌های امام 
خمینی. او روح بی‌قراری داشت و دنبال اندیشه‌ای بود که بتواند در قالب آن برای رفع 

ظلم و تبعیض اقدام نماید.
خود  گفتارهای  جمله  از  است،  دست  در  که  اسنادی  اساس  بر  مزاری  شهید 
رهبر شهید که حاج مصطفی محمدی تحت عنوان »خاطرات سیاسی شهید مزاری 
به‌وسیلۀ خودش« چاپ کرده است. گرچند محتوای این نوشته با این عنوان هم‌خوانی 
ندارد؛ اما به نظر من مهم‌ترین سند در بارۀ فعالیت‌های شهید مزاری است. شهید 
در  مباحث علمی که خیلی جالب است،  زمینۀ  در  فعالیت  و  کنار درس  در  مزاری 
صدد ایجاد گروه‌های علمی و آشنایی با مبارزین و شخصیت‌های علمی و سیاسی 
و تربیت کادرهای فرهنگی و سیاسی و علمی بوده است. ایجاد کتابخانۀ جوادیه و 
بوده است. در  این راستا  به خواندن کتاب‌های سیاسی و مذهبی در  تشویق طلاب 
طی این زمان بوده است که با همکاری بعضی از دوستان، حزب حسینی و حلقات 
فکری به‌نام مستضعفین ایجاد می‌شود. ایشان در صدد هماهنگی با طلاب مبارز نجف 
و قم می‌گردد تا بتواند نیروی فکری منسجم به وجود بیاورد. البته حلقۀ وصل همۀ 
این نیروها، تفکر امام خمینی به‌حساب می‌آمد و پیروان باقی مراجع اصلًا مبارزه با 
رژیم‌های فاسد را جایز نمی‌دانستند. مردم هم در آن شرایط تابع تفکر عدم مبارزه بودند.
وکیل سعادتی: برجسته‌ترین بعد زندگی شهید مزاری، به فعالیت‌های سیاسی 
را  که عمری  مردی  سیاسی  فعالیت‌های  از  که  ندارم  ادعا  البته  من  دارد.  ارتباط  او 



88 / روایتی از خورشید

گاهی درست دارم؛ اما به یقین که اطلاعات من از شهید مزاری  سیاست‌ورزی کرد، آ
بیش‌تر در بعد سیاسی و فعالیت‌های سیاسی او است. آنچه شهید مزاری را شهرۀ عام 
و خاص و محبوب دل‌ها ساخت، نه علم او بود و نه ایمان و تقوا و تدین و تعبدش؛ آنچه 
او را شهره و بلندآوازه و محبوب و محترمش ساخت، فعالیت سیاسی او بود. او سینۀ 
شرحه‌شرحه از درد داشت؛ درد اجتماعی و دردی برخواسته از سیاست‌های استبدادی 
و ستم‌بار؛ بنابراین، او درمان این درد را جز با فعالیت سیاسی ممکن نمی‌دانست. از نظر 
شهید مزاری قیل‌وقال مدرسه و نیز حرف‌وحدیث مسجد و منبر به‌تنهایی نمی‌توانست 
آغازی باشد برای یک تحول ژرف اجتماعی و سیاسی و فرهنگی. از این‌جهت او تن 
به دریای مواج سیاست انداخت و تمام توانش را در این عرصه متمرکز کرد تا سرانجام، 
در راستای تحقق این هدف بزرگ و انسانی جانش را فدا کرد. او با توجه به ویژگی‌های 

عصرش، در این عرصه با بلخی هم‌عقیده بود.
جوانان در قلم رنگ شفا نیست
دوای درد استبـداد خون است

او  بنابراین،  نبود؛  کافی  اما  بود؛  استبداد  درد  دوای  مزاری،  نظر شهید  از  خون 
گاهی  علاوه بر مقاومت بی‌نظیری که خون از لازمه‌اش به‌حساب می‌رفت، به دنبال آ
تاریخی نیز بود. این حرف شهید مزاری که می‌گفت: »من می‌خواهم در افغانستان 
دیگر هزاره‌بودن جرم نباشد« و نیز این حرف ایشان که می‌گفت: »اگر دیگران به نژاد 
خود افتخار می‌کنند، ما نیز به نژاد خود افتخار می‌کنیم؛ اگر دیگران به مذهب و عقیدۀ 
خود افتخار می‌کنند، ما نیز به مذهب و عقیدۀ خود افتخار می‌کنیم«، )نقل به مضمون( 

گاهی تاریخی بود. پیامش آ
تا جایی که از شواهد مکتوب و تاریخی می‌توان فهمید، شهید مزاری از همان آغاز 
جوانی در کنار درس و فعالیت‌های دیگر، به مبارزۀ سیاسی علاقه داشته است. به همان 
دلیل، با چهره‌های مبارز آن زمان، از جمله شهید بلخی، ملاقات‌هایی انجام داد. زمانی 
که در اوایل دهۀ 50 جهت ادامۀ درس به ایران رفت، فعالیت‌های سیاسی را نیز در ضمن 
درس‌های حوزوی، به‌عنوان یک هدف دنبال کرد. در همین دوره بود که با روحانیون و 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 89

طلاب مبارز آشنا شد. در همین دوره بود که سفرهایی به نجف و سوریه و برخی دیگر 
از کشورهای اسلامی داشت؛ گویی روح تشنه و ناآرامش او را در جست‌وجوی آب 
حیات آزادی و عدالت به کشورهای اسلامی و کانون‌های مبارزه رهنمون می‌ساخت.
شهید مزاری در سال 1356، در هنگامه‌ای که افغانستان آبستن حوادث بزرگ 
سیاسی بود، دوباره به کشور بازگشت. آن زمان آغاز شکل‌گیری هسته‌های سیاسی در 
افغانستان بود و گروه‌های چپ و راست، عمدتاً از حوزه و دانشگاه، فعالیت داشتند. 
شخصیت‌های  افراطی چپ،  گروه‌های  تسلط  و  سال 1357  در  ثور  هفت  انقلاب 
مبارز اسلام‌گرا و گروه‌های راست را، قبل از پخته‌شدن تشکل‌های سیاسی، به‌صورت 
زودهنگام به مبارزه طلبید. از این‌جهت، شهید مزاری نیز با عده‌ای از یاران و دوستانش 
در سال 1358 سازمان سیاسی جدیدی را به نام سازمان نصر افغانستان بنیان نهاد. بعد 
از آن، ایشان به‌صورت تعریف‌شده و سازمان‌مند، فعالیت‌های سیاسی و مبارزاتی‌اش 
را پی گرفت. سفرهای متعددی به خارج داشت و هم‌چنین بسیاری از نقاط افغانستان 
را پیاده طی کرد. سنگ‌سنگ ولایات افغانستان رد پای او را گواهی می‌دهند؛ از فراه 
تا نیمروز، از هرات تا غور و بادغیس، از بامیان تا غزنه و ارزگان، از سمنگان تا سرپل، 
از بلخ تا کابل، از پروان تا میدان و... در مدت سه دهه شاهد گام‌های استوار او بوده 

است.
در ایجاد تشکیلات سیاسی و هم‌سویی بین نیروهای مبارز و مجاهد آن عصر نیز 
شهید مزاری همواره نقش برجسته داشته است. از تشکیل سازمان نصر تا تشکیل 
حزب وحدت اسلامی افغانستان و تا ایجاد هماهنگی‌های کلان میان نیروهای مؤثر 
سیاسی و جهادی در سطح کشور؛ بنابراین، شهید مزاری ایستاده در سنگرهای مبارزه 
و عرصه‌های فعالیت سیاسی نسبت به شهید مزاری نشسته در کنج مسجد و مدرسه 
و شهید مزاری اهل عبادت و اخلاق و سجاده و محراب، برای من آشناتر است. به 
تعبیر دیگر، رابطۀ شهید مزاری با خلق، که در جلوت و در بستر سیاست شکل گرفته 
بود، برایم بیش‌تر آشنا است تا رابطۀ شهید مزاری با خدایش که در خلوت و در بستر 

عبادت شکل می‌گیرد.



90 / روایتی از خورشید

سناتور شریفی: فعالیت‌های سیاسی شهید مزاری منحصر به زمان جهاد و پیکار 
با حکومت خلق و پرچم نمی‌شود؛ بلکه ایشان قبل از کودتای 7 ثور، در زمان تحصیل 
خود در قم، با شخصیت‌های بزرگ اسلامی رابطه داشته، مشکلات جهانی اسلام را 
تحلیل و بررسی و راه‌کارهای مبارزه با بی‌عدالتی و انحرافات را جست‌وجو و طراحی 
می‌کردند. شهید مزاری نه‌تنها یکی از رهبران جهاد افغانستان بلکه یکی از اعضای 
برجستۀ نهضت جهان اسلام بود. نقش پای مزاری را نه‌تنها در کوه‌ها و سنگرهای 
افغانستان بلکه در کوه‌های جنوب لبنان و صخره‌های فلسطین نیز می‌توان جست‌وجو 
و  فلسطین  نهضت  سران  ایران،  اسلامی  انقلابیون  با  مزاری  شهید  بنابراین،  کرد؛ 
سنگرهای مقاومت جنوب لبنان نیز همکاری و همراهی داشت و یکی از اعضای فعال 

این نهضت‌ها به‌شمار می‌رفت.
آن  و  داشته  قالب  یک  فقط  خود  سیاسی  فعالیت‌های  دوران  در  مزاری  شهید 
چهارچوب انسانیت، اسلامیت و عدالت بود. اگر در چهارچوبی دیگر هم فعالیت 
کرده، برایش مقطعی و ابزاری بوده، نه هدف. مبارزات شهید مزاری بسیار متفاوت از 
مبارزات باقی مبارزان جهان اسلام است. مزاری در زندگی‌اش در هر شرایطی و در هر 
مکانی، مبارزه را متناسب با همان شرایط شکل داده است. در مدرسه یک طلبۀ مبارز 
و متفاوت از سایر طلاب، در عسکری یک عسکر مبارز و متفاوت از باقی عساکر، در 
زندان یک مبارز استثنایی از دیگر زندانیان بود. شهید مزاری در عسکری هم‌سنگرانی 
برای خودش می‌سازد و در عراق و ایران در مدرسه همرزمانی را از کشورهای مختلف 
اسلامی پیدا می‌کند که بعدها در سختی‌های جهاد به دردش می‌خورند. مزاری در 
زندان ایران و در زمان شاه ایران با شخصیت‌هایی؛ چون: محمدعلی رجایی، محسن 
رفیق‌دوست و... آشنا و رفیق می‌شود. این‌ها همه فعالیت‌های سیاسی شهید مزاری 

قبل از سازمان نصر است.
فیاض: ایشان از سال 1351 تا 1358 یعنی یک سال بعد از پایان عسکری، عازم 
اتمام تحصیلات در سال 1355ش،  از  بعد  کربلا، نجف و سپس عازم قم شدند و 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 91

مسافرت‌های متعدد به عراق، افغانستان و ایران داشتند. در دوران تحصیل، به قول 
خودش طلبۀ آرام و منزوی نبودند. با شرکت در درس‌های شهید مطهری و پیگیری 
اخبار جهان اسلام و جنبش‌های آزادی‌بخش و اسلامی، بر معلومات خود می‌افزودند. 
در واقع می‌توان گفت: ایشان از سال 1355 ش وارد سیاست شده و به عراق رفت و 
از آن‌جا پیام امام خمینی را به ایران می‌آورد که در مرز بازداشت و به مدت چهار ماه 
زندانی شد. پس از آزادی از زندان به افغانستان رفته و ضمن دیدار با علمای مبارز، به 
کارهای فرهنگی و تأسیس کتابخانه همت گذاشت که فعالیت‌های سیاسی خویش را 

تا حدودی با این کار پوشش می‌داد.
به عراق،  پیروزی رسید، شهید مزاری  به  ثور  در سال 1357 که کودتای هفت 
سوریه، پاکستان و ایران رفت و در ایران با یاران خویش در سال 1358 سازمان نصر را 
تشکیل دادند و از همان سال به افغانستان رفت و در جبهات ضد اشغال شرکت نمود.
استاد ناطقی: بلی. از سال 1358 تا سال 1373 زمان شهادت با ایشان بودم و با 

هم همکاری تشکیلاتی و سیاسی داشتیم.
از سنین نوجوانی کارهای سیاسی و جمعی داشت و گاهی علیه بی‌عدالتی در 
همان مدرسه قیام می‌کرد و طلبه‌ها را وادار به شورش می‌کرد که حق‌تان را بگیرید و 
در همان سال‌های 46 و 47 همراه پدرش با علامه بلخی آشنا می‌شود و این خاطره که 
بلخی گفته بود هرچه می‌شوی از همان شاه‌کارهایش شو؛ مثلًا اگر می‌خواهی سیاست 
کنی، در فکر پادشاهی باش و اگر می‌خواهی نظامی باشی، در فکر جنرال باش و... 
حتا اگر بخواهی دزدی کنی، در فکر زدن بانک باش و نه کیسه‌بر و جیب‌بر و.. مزاری 
با مبارزان ایران ضد شاه ارتباطات گسترده داشت و به همین خاطر زندانی می‌شود و 
کتاب‌های انقلابی که با خود داشت، سبب شکنجه و عذاب زیادی برای وی می‌شود؛ 
صورتش را با سیگار سوزانده بودند. مزاری سربازی کرده بود و سخت علاقه داشت 
که هرکس باید یک دورۀ سربازی را طی کند و سخت وفادار به رفقایش بود. یک سید 
از لعل همیشه پهلویش می‌آمد و مزاری احترامی زیادی برایش می‌گذاشت. یک روز 
من از موسوی پرسیدم شما با مزاری در کجا رفیق شده‌اید؟ وی گفت من رفیق دوران 



92 / روایتی از خورشید

سربازی مزاری هستم و با هم یک‌جا عسکری کرده‌ایم و قدر مزاری را بدانید که مزاری 
آدمی بزرگی است. فکر می‌کنم قبل از سازمان نصر کدام تشکیلات خاصی نداشته 
است؛ تنها یک اساس‌نامۀ کهنه در جیبش بود. وقتی که سازمان نصر را اعلام کردیم، 
استاد مزاری همان اساس‌نامه را از جیبش کشید که برای نوشتن اساس‌نامه از این هم 
استفاده کنید. من در آن زمان وظیفه گرفتم که متن اولیه را بنویسم. آیت‌الله پروانی 
گفت: مزاری این اساس‌نامه را ول نمی‌کند؛ حتا آن را به نجف برده و به امام خمینی 
هم نشان داده که اینه مه اساس‌نامه برای تشکیلات دارم. استاد مزاری در ایجاد گروه 
نصر هم نقشی نداشت. این مسأله بعداً برایم معلوم شد؛ ولی مزاری در واقع معمار 
سازمان نصر و عامل اصلی اتحاد دو گروه مستضعفین و گروه نصر بود. مزاری هویت 
تشکیلاتی و سیاسی خود را با تأسیس سازمان نصر اعلام داشت؛ چنانچه رهبری خود 

را با تأسیس حزب وحدت اسلامی مردم افغانستان در سال 1369 اعلام داشت.
ب( تشکیل و رهبری سازمان نصر

برهانی: در تشکیل و رهبری سازمان نصر چه جایگاهی داشت؟

رهبری  شورای  اعضای  جمع  از  هم  و  بودند  مؤسسین  از  هم  ایشان  جوادی: 
سازمان. می‌دانیم که سازمان نصر تنها حزب و سازمان سیاسی افغانی بود که به‌صورت 

شورایی رهبری می‌شد که جمعاً به شمول رهبر شهید ده نفر بودند.
شد  نصر  سازمان  آن  محصول  نهایتاً  که  بود  تلاش‌هایی  محور  در  شهید  رهبر 
ولو مستقیماً و به تنهایی بنیان‌گذار آن نبود؛ چنان‌که ایشان بعدها همین نقش را در 

شکل‌گیری حزب وحدت داشت.
مزاری با حلقات فکری و مبارزاتی و شخصیت‌های مؤثر انقلابی دنیای اسلام- 
و  جوان  نسل  با  و  داشت  وسیع  ارتباطات  عجم-  و  عرب  و  سنی  و  شیعه  از  اعم 
از  داشت؛  فکری  و  دوستانه  روابط  نیز  طلبه‌ها،  مخصوصاً  افغانستان،  تعلیم‌یافتۀ 
همین‌رو، تلاش‌های ایشان برای یک‌جا کردن حلقات متعدد فکری و نهایتاً شکل‌دهی 

و هسته‌گذاری سازمان نصر نهایت مؤثر بوده است.
سبحانی: سازمان نصر از یک‌جا شدن سه حلقۀ فکری شبه حزبی به‌وجود آمد: 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 93

ابتدا، حلقۀ مطالعاتی در موضوعات  این‌ها در  به‌نام حزب حسینی که فعالیت  یکی 
اسلامی بود که در کابل به وجود آمد حول محور صادقی پروانی، و فرد بسیار محوری 
آن‌ها شهید واحدی بود. البته همۀ افراد آن حلقه در سازمان نصر جذب نشدند؛ اما 
اکثریت آن حلقه، در سازمان نصر جذب شدند و چهار تای از آن‌ها عضویت شورای 
مرکزی این سازمان را کسب کردند؛ مانند صادقی پروانی، عباس حکیمی، عزیزالله 
شفق و کریم خلیلی. حلقۀ دیگر در نجف بود که آن‌ها هم در حقیقت حلقۀ مطالعه 
آقایان  حلقه،  این  از  گرفتند.  الهزاره  شباب  لقب  مخالفان‌شان  جانب  از  و  بودند 
قربان‌علی عرفانی، یوسف واعظی، ناطقی شفایی و سید حسین حسینی دره‌صوفی، 
عضویت شورای مرکزی سازمان را کسب کردند. حلقۀ سوم به‌نام گروه مستضعفین بود 
که از این گروه آقای محمد ناطقی پنجاب، به عضویت شورای مرکزی درآمد. شهید 
مزاری در این میان، زیادتر ربط‌دهندۀ این حلقات بود. ایشان هم عضو شورای مرکزی 
سازمان بود و نقش بسیار محوری در آن سازمان داشت. گرچند در داخل سازمان 
اختلافات وجود داشت و در یک نوبت افرادی مثل قسیم اخگر و افتخاری سرخ از 
سازمان اخراج شدند؛ اما در کل سازمان نصر نسبت به گروه‌های دیگر بسیار پیشرفته 
بود و نیروهای فداکار و با هدف را در خود جا داده بود. شهید مزاری در بین اعضای 
نصر نقش محوری داشت؛ اما از آن‌جایی که در این سازمان، تبلیغ از اشخاص وجود 

نداشت، این نقش ایشان آن‌طور که باید مطرح نشد.
وکیل سعادتی: فکر می‌کنم شهید مزاری قبل از تشکیل سازمان نصر، در قالب 
یک  به‌عنوان  بیش‌تر  او  می‌دانم،  که  جایی  تا  است.  نکرده  فعالیت  خاصی  تشکل 
شخصیت دردمند، با شخصیت‌های مبارز سیاسی در داخل و خارج تماس داشته و 
نقش خود را به‌عنوان یک فرد تأثیرگذار به‌درستی ایفا می‌کرد. قبل از تشکیل سازمان 
نصر، هرچند هسته‌هایی وجود داشته‌اند؛ اما شاید نتوان آن‌ها را به‌حیث یک سازمان 
یا تشکل سیاسی تعریف کرد. به طور مثال: روحانیت نوین و گروه حسینی یا حزب 
حسینی در داخل، روحانیت مبارز در خارج و شباب الهزاره که فکر می‌کنم کم‌وبیش 
از دسته‌های عزاداری در عراق تقلید شده بود، هسته‌های اولیۀ تشکل‌های سیاسی 



94 / روایتی از خورشید

به‌حساب می‌آیند؛ اما به‌نظر می‌رسد هیچ‌کدام یک حزب سیاسی نبود. اگر اشتباه نکنم، 
شهید مزاری با اعضای همۀ این هسته‌های اولیه رابطه داشته است؛ اما فکر می‌کنم 

به‌صورت رسمی عضویت آن هسته‌ها نداشته است.
قبل از تشکیل سازمان نصر، بسیاری از چهره‌های تراز اول سازمان نصر در قالب 
دو گروه تنظیم شده بودند: »گروه نصر« و »گروه مستضعفین«. شهید مزاری اما در 
یک‌جا کردن این دو گروه، نقش اساسی و محوری داشته است. البته باید تأکید کنم 
روایت‌هایی است  بلکه  نیست؛  اطلاعات دست‌اول  موارد،  این  در  اطلاعات من  که 
از  باید  پیشاپیش  این‌جهت  از  مزاری شنیده‌ام.  یاران شهید  از  به‌صورت شفاهی  که 

کاستی‌های احتمالی عذر بخواهم.
بود.  بنیان‌گذاران سازمان نصر و عضو شورای مرکزی آن  از  شهید مزاری یکی 
از  عده‌ای  توسط  منظم،  سیاسی  تشکل  نخستین  به‌عنوان  افغانستان  نصر  سازمان 
که  همان‌گونه  کرد.  اندام  عرض  سال 1358  بهار  در  هزاره  سیاسی  شخصیت‌های 
اشاره شد، سازمان نصر، ابتدا عمدتاً از ادغام دو گروه به وجود آمد: گروه نصر و گروه 
مستضعفین. شهید مزاری در ادغام این دو گروه و تأسیس سازمان نصر افغانستان، 
یک حزب  به‌عنوان  نصر  سازمان  موفقیت  داشت.  فرد  به  منحصر  و  محوری  نقش 
منسجم سیاسی در عرصه‌های سیاسی و نظامی دوران جهاد افغانستان نیز به یقین 
مرهون تلاش‌ها و کاریزمای شخصی شهید مزاری بود؛ هرچند که نقش یاران ایشان را 

نیز به‌حیث اعضای رهبری آن سازمان نباید نادیده گرفت.
سناتور شریفی: شهید مزاری در تشکیل سازمان نصر نقش مرکزی و اساسی 
داشت؛ هرچند سازمان نصر یک سازمان تک‌رهبری نبود؛ بل شورای رهبری داشت. 
متدین،  هدفمند،  اسلام‌شناس،  تحصیل،  با  افراد  نصر  سازمان  ده‌گانۀ  اعضای  همۀ 
عدالت‌خواه، صبور و سخت‌کوش بودند؛ اما شهید مزاری با آن آشنایی گسترده‌ای که 
با سران نهضت جهانی اسلام داشت و تجربیاتی که در مبارزات سیاسی آموخته بود، 
جایگاه منحصر به فرد خود را داشت. اما سازمان نصر برای شهید مزاری یک وسیله 
همرزمان  و  هم‌سنگران  یافتن  برای  وسیله  متشکل‌ساختن جهاد،  برای  وسیله  بود؛ 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 95

خوب، وسیله برای تربیت‌نمودن کدرهای مبارز، صادق و صبور، وسیله برای شناسایی 
و پرورش استعدادهای نهفته و معطل گذاشته‌شده و وسیله برای عرضه‌نمودن افکار 

نخبه، انقلابی و عدالت‌خواه در خدمت جامعه... .
بدون شک، مزاری و همرزمانش در سازمان نصر موفق عمل کردند و سازمان 
نصر یکی از سازمان‌های آرمان‌گرا و رادیکال شیعی که در جهاد افعانستان سهم بسیار 

برجسته کسب نمود و تاریخ ماندگار از خود به‌جای گذاشت.
فیاض: در تشکیل سازمان نصر، نقش محوری و کلیدی را داشتند؛ زیرا به اندازۀ 

ایشان هیچ‌کدام از یاران و مؤسسین، تجربۀ کاری و مبارزاتی را نداشتند.
استاد ناطقی: رهبر شهید در تشکیل سازمان نصر نقش بنیان‌گذاری را داشت؛ 
با این‌که خودش گروه نصر را تأسیس نکرده بود. این برداشت غلط است که بگوییم 
واعظی،  آقایان عرفانی،  را  نصر  گروه  است.  کرده  ایجاد  را  نصر  گروه  مزاری  استاد 
ناطقی شفایی و حسینی دره‌صوفی در قم تأسیس کردند. البته فکر می‌کنم بعد از گروه 
مستضعفین، گروه نصر زمستان 57 تأسیس شد. همان‌گونه که در اول اشاره کردم، از 
لحظۀ بحث ادغام و اتحاد دو گروه پیش آمد که در مدرسۀ عباس‌قلی خان من همراه 
استاد مزاری گفت‌وگوی دو ساعته و معنادار و ثمربخشی را داشتم. در همین صحبت 
بود که استاد مزاری به من گفت که هیچ اختلافی میان شما و گروه نصر نیست. این دو 
گروه همفکر و هم‌عقیده می‌توانند با هم یکی شوند و یک تشکیلات به وجود آورند؛ 
زیرا این دو گروه یکی‌اند. ایشان در همین مذاکره با من این پیشنهاد را داد که من قضیه 
و پیشنهادشان را به دوستان گروه مستضعفین در میان بگذارم و من عصر همان روز 
دوستان را جمع کردم و طرح و پیشنهاد استاد مزاری را با دوستان در میان گذاشتم. 
همۀ دوستان توافق کردند و تیم مذاکره‌کننده را تعیین کردیم. آقایان مهدوی، امان‌الله 
موحدی و رضایی میر وظیفه گرفتند که با گروه نصر وارد گفت‌وگو شوند. تیم ما دو دور 
گفت‌وگو را با گروه نصر انجام داد و نتیجه را با اعضای گروه در میان گذاشت. سرانجام 
از سوی استاد مزاری ما پیامی دریافت کردیم که برای بحث بیش‌تر و یا نهایی‌کردن 
اتحاد و ادغام به تهران و قم برویم و رفتیم. فکر می‌کنم همه نتوانستیم برویم اما چند 



96 / روایتی از خورشید

نفر از گروه مستضعفین در قم رفتیم و من عضو همین گروه بودم. در تابستان هوای گرم 
تابستانی مذاکرات ما در قم با رهبران گروه نصر آغاز شد. ماشاء الله افتخاری که نقش 
بی‌نهایت مهمی داشت و استاد مزاری به ایشان احترام زیادی داشت؛ اما افتخاری به 
شدت با وحدت دو گروه مستضعفین و نصر مخالف بود. وی تأکید داشت که باید همه 
گروه‌های ملی و مذهبی متحد شوند؛ مبارزه با روس‌ها کار ساده‌ای نیست؛ اما استاد 
مزاری نظری دیگر داشت که مبنای وحدت عقیدۀ مشترک و ایدئولوژی مشترک لازم 
دارد. با گروه‌هایی که با آن‌ها هم‌عقیده نیستیم، مثل کانون مهاجر، مثل مجاهدین خلق، 
مثل اسلام مکتب توحید و... نمی‌توانیم به توافق برسیم؛ زیرا با هم اختلافات اعتقادی 
داریم. اما افتخاری این حرف را قبول نداشت و به همین دلیل افتخاری جلسات دو 
گروه نصر و مستضعفین را تحریم کرد و هرگز در مذاکرات اتحاد و ادغام شرکت نکرد. 
جلسات دایر شد و ما بحث‌های زیادی داشتیم. اشکالات اساسی وجود نداشت و 
اختلافات عقیدتی در کار نبود؛ اما در این‌که چگونه دو گروه را با چه امتیازی و با 
چه سازوکاری یک‌جا نماییم، حرف‌وحدیث‌های زیاد بود. بحث ما فکر می‌کنم چند 
روز دوام یافت و سرانجام این توافقات را به‌دست آوردیم. نام دو گروه »سازمان نصر 
افغانستان« باشد و ارگان نشراتی سازمان »پیام مستضعفین« باشد. این، در واقع به این 
صورت بود که امتیاز ارگان نشراتی از گروه مستضعفین باشد. پیام مستضعفین اشاره 
دارد به نام گروه مستضعفین و نام سازمان نصر هم اشاره دارد به گروه نصر. این دستاورد 
و جمع‌بندی عالی بود. ما هم دو گروه را یک‌جا کردیم و هم نام‌های‌شان را به‌نحوی 
نگه داشتیم. اعضای مرکزی دو گروه دومین توافق ما شد و ده نفر به‌عنوان اعضای 
مرکزی سازمان نصر تعیین شدند. اعضای مرکزی سازمان نصر آقایان صادقی پروانی، 
عبدالعلی مزاری، محمد ناطقی، قربانعلی عرفانی، خادم‌حسین شفایی ناطقی، یوسف 
واعظی، سید حسینی دره‌صوفی، محمدکریم خلیلی، استاد عزیزالله شفق و امان‌الله 
موحدی که بعدها سید عباس حکیمی به‌جای امان‌الله موحدی عضو شورای مرکزی 
شد. موضوع دیگر تهیۀ اساس‌نامۀ سازمان نصر بود و من وظیفه گرفتم که متن ابتدایی 
آن را بنویسم؛ اما استاد مزاری یک اساس‌نامۀ کهنه را از جیب خود بیرون کرد که روی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 97

این هم فکر کنید. آیت‌الله صادقی پروانی خندید و گفت این اساس‌نامه را چند سال 
است که با خود می‌گرداند و حتا در عراق هم برده است و خیلی مراجع را نشان داده 
است. مزاری از این اساس‌نامه تیرشدنی نیست. به هر صورت، در تدوین اساس‌نامه 
تأیید  مورد  اساس‌نامۀ وی  اصراری که حتماً  مزاری کدام  استاد  از سوی  مرام‌نامه  و 
قرار بگیرد، دیده نشد. در مورد این‌که باید در تهران، در قم، در مشهد و در جاهای 
دیگر نمایندگی داشته باشیم و ارگان نشراتی »پیام مستضعفین« باید منتشر شود، نیز 
تصامیم گرفته شد. من به‌عنوان مسئول فرهنگی سازمان نصر و به‌عنوان مسئول پیام 
مستضعفین انتخاب شدم و چون خانۀ من مشهد بود، دفتر نمایندگی ما در خیابان 
خسروی ساختمان 333 گرفته شد و کارهای فرهنگی در همین دفتر منتقل شد. 
مسئول دفتر آقای حسین‌زاده بود؛ ولی عملًا کارهای دفتر در اختیار من قرار داشت. 
استاد مزاری به این صورت معمار و بنیان‌گذار سازمان نصر شد و اگر بخواهیم نقش 
دیگران را نیز داشته باشیم، استاد مزاری عضو ارشد و یکی از معماران اصلی سازمان 

نصر بود.
ج( رهبر شهید و حزب وحدت اسلامی

یابی می‌کنید؟ برهانی: نقش رهبر شهید را در تشکیل حزب چگونه ارز

جعفری: در تشکیل حزب وحدت، رهبر شهید  نقش اصلی و بنیان‌گذاری داشت. 
قاطعیت، صلابت و نقش‌آفرینی آن اقالیم قبله بود که  حزب وحدت پا به عرصۀ وجود 
نهاد. نقش رهبر شهید و شهید صادقی نیلی، اساس و محور وحدت بود و بزرگانی 
چون مرحوم استاد عرفانی یکه‌ولنگی، مرحوم سید عبدالحمید سجادی، استاد صابری 

لعلی و استاد محمد اکبری در عملی‌سازی وحدت، رهبر شهید را یاری رساندند.
جوادی: اگر حافظه‌ام درست کار کند، ایشان در سال 1365 با یک سفر تاریخی 
به داخل کشور- همان سالی که جناب استاد برهانی شما هم در جبهۀ کاکری هرات 
دو ماهی در کنار رهبر شهید بودید- که نهایت برایش خطرها هم داشت و با گذر از 
چندین دهلیز مرگ و گذار مطالعاتی به اکثر مناطق هزاره‌جات و ارزیابی برخوردهای 
با  افغانستان  قضایای  در  دخیل  کشورهای  و  پاکستان  مقیم  سیاسی  جریان‌های 



98 / روایتی از خورشید

گروه‌های شیعی در پی ادغام احزاب و ایجاد یک محور برآمدند. رهبر شهید هم از نظر 
تئوری و تصمیم، هم از نظر عمل و توان عمل‌کردن و هم نتیجتاً رهبر و مؤسس حزب 
وحدت بود و بزرگان دیگر هرکدام در بخشی و به سهم خود ممد و یاری‌رسان ایشان. 
انصاف نیست که از نقش‌های اولیۀ مرحومین استاد عرفانی و سید عبدالحمید سجادی 
و نیز استاد صابری لعلی و استاد اکبری یاد نگردد، این بزرگان همان شخصیت‌های ممد 
و معینی بودند که یک روند کلی و کلانی را که رهبر شهید در واقع از سال 65 آغاز کرده 
بود، در سال 67 از ورس، پنجاب، لعل و یکه‌ولنگ مجدداً دنبال کردند. گرچه بعد 
از تشکیل حزب وحدت که خون جگر بسیاری تا شکل‌گیری آن خورده شد، خیلی‌ها 
ادعای بنیان‌گذاری کرده‌اند؛ ولی واقعیت این است که هیچ‌کسی به اندازۀ رهبر شهید 
نه گذشت و فداکاری کرد، نه جرئت و قدرت تصمیم‌گیری داشت و نه هم درک عمیق 
از شرایط. شاید مثال‌ها و نمونه‌های بسیاری در اثبات مدعایم گفته شده باشد و ناگفته 

هم مانده باشد که من مجال بیان ندارم؛ ولی مطمئنم تاریخ کور وکر نخواهد بود.
فعالیت  مختلف  احزاب  افغانستان،  در  روس‌ها،  تجاوز  زمان  در  سبحانی: 
می‌کردند. هر حزب قلمرو خاص داشت و در آن‌جا بد یا خوب اعمال حاکمیت می‌کرد. 
در بعضی جاها، چند تا حزب حضور داشتند که گاهی بین احزاب درگیری‌هایی پیش 
می‌آمد و افرادی کشته می‌شدند. این وضعیت در بین هزاره‌ها و اهل تشیع هم وجود 
داشت؛ اما از آن‌جایی که کشور مورد تجاوز خارجی قرار گرفته بود، همه هدف‌شان 
رفع تجاور بود. این مشکلات زیاد به‌حساب نمی‌آمد. اما در اواخر خروج روس‌ها، 
تصاحب  صدد  در  هرکدام  گروه‌ها  و  احزاب  می‌داد.  نشان  را  خود  کم‌کم  مشکلات 
قدرت بعد از خروج روس‌ها شدند. در این هنگام احزاب مقیم پیشاور و اهل سنت در 
صدد تشکیل حکومت عبوری برآمدند. بنا به عادت دیرینه در افغانستان و هم‌چنین 
مداخلات صریح کشور پاکستان، عربستان و آمریکا که حامیان اصلی احزاب پاکستان 
بودند، در حکومت عبوری شیعیان و اقوام محروم؛ مثل ترکمن، ازبک، بلوچ و... را 
در حاکمیت نادیده گرفتند. تاجیکان را هم بسیار ناچیز در حاکمیت شریک کردند. 
این حادثه، سران اقوام محروم، به‌خصوص هزاره را، دچار شوک کرد. هر شخص را به 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 99

فکر راه‌حل انداخت. احزاب و گروه‌هایی را که تا آن زمان شعار حکومت اسلامی سر 
می‌دادند، از خواب غفلت بیدار کرد و تصویری وحشتناک از آینده را جلو چشم همه 
به نمایش گذاشت. در بین احزاب شیعه، سه حزب از قدرت و قلمرو زیادتر برخوردار 
باقی احزاب زیاد  اما  پاسداران جهاد و حرکت اسلامی.  بودند: سازمان نصر، سپاه 
مهم نبودند. بعضی‌شان محلی بودند و بعضی‌شان خانوادگی. در میان این سه حزب، 
بین سپاه و نصر از نظر فکری قرابت بیش‌تر وجود داشت. روی این جهت دلسوزان 
دو حزب، جلساتی را برای از بین‌بردن کدورت‌ها شروع کردند. جلساتی در لعل و 
سرجنگل، پنجاب و بهسود تشکیل شد. در این کار، استاد اکبری، استاد عرفانی، سید 
عبدالحمید سجادی و صابری لعلی و مسئولین پنجاب، ورس، یکه‌ولنگ و بهسود دو 
جریان تلاش‌های بسیار سخت کردند و پایه‌ای برای کارهای بعدی شرکت تمام احزاب 
شیعی فراهم کردند. استاد مزاری گرچند در ابتدای این گردهمایی‌ها حضور نداشت؛ 
اما در سال 65 ایشان تلاشی را برای اتحاد این دو جریان شروع کرده بود که با عدم 
همکاری صادقی نیلی و دخالت مأموران سید مهدی هاشمی، از سوی سپاه ایران، در 
آن زمان نتیجۀ فوری نداد. اما جرقۀ اتحاد را از همان زمان شروع کرد. در این حرکت 
جدید، بعد از کارهای اولیه، شهید مزاری با تمام توان به میدان آمد و با تلاش و پیگیری 
همگی، حزب وحدت تشکیل شد. در تشکیل حزب وحدت، احزابی مثل سپاه و نصر 
نقش محوری داشتند و از خودگذری بیش از حد از خود نشان دادند؛ به قسمی که 
در شورای مرکزی حزب وحدت سهم بیش از حق‌شان در نظر گرفتند و بدین‌گونه بود 
که حزب وحدت تشکیل شد. در تشکیل آن و تدوین اساس‌نامه و ادغام پایگاه‌های 

احزاب و دفاتر آن در خارج، شهید مزاری نقش محوری داشت.
وکیل سعادتی: از تشکیل و اعلام موجودیت سازمان نصر تا امضای میثاق وحدت 
در بامیان، یک دهه فاصله وجود دارد. شهید مزاری در طول این یک دهه، فعالیت‌های 
زیادی انجام داد. بیش‌ترین سفرهای خارجی و گشت‌وگذار شهید مزاری در ولایات 
نیز در همین برهۀ حساس جهاد افغانستان صورت گرفت. در آن زمان،  افغانستان 
هزاره‌ها در قالب احزاب و تشکل‌های مختلف تنظیم شده بودند و با تأسف در بسیاری 



100 / روایتی از خورشید

از ولایات افغانستان بین این احزاب رقابت‌های منفی و حتی جنگ و درگیری وجود 
داشت. این وضعیت شهید مزاری را رنج می‌داد. اهدافی که شهید مزاری در سر داشت، 
بزرگ‌تر از آن بود که بتوان بدون یک تشکل بزرگ و بدون وحدت سراسری گروه‌ها 
و نیروهای سیاسی هزاره و سپس هماهنگی با سایر گروه‌های سیاسی و جهادی در 
سطح کشور، به آن دست یافت. تلاش برای تشکیل حزب وحدت تقریباً سه سال دوام 
کرد. در این مدت، بسیاری از رهبران سازمان نصر و سایر احزاب سیاسی، در مناطق 
خودشان مشغول زمینه‌سازی برای ایجاد یک تشکل بزرگ و سراسری بودند؛ تشکلی 
که همۀ گروه‌های سیاسی آن زمان را که جمعاً به هشت گروه می‌رسید، در زیر یک چتر 
واحد جمع کند. در آن میان، شهید مزاری برای ایجاد وحدت تلاش بی‌وقفه و مؤثر 
داشت. او در این رابطه در ولایات شمال تلاش‌های فراوان کرد. هیأت‌های مختلفی 
در هزاره‌جات مؤظف نمود تا در میان نیرو‌های در حال جنگ احزاب، صلح به میان 
آید. سفری هم به بامیان داشت و با رهبران پاسداران جهاد )اکبری و صادقی نیلی( 
شخصاً در ولسوالی پنجاب گفت‌وگو نمود تا سایۀ جنگ‌های گروهی در هزاره‌جات، 

به‌خصوص در ارزگان آن روز و دایکندی امروز، از سر مردم برچیده شود.
نقش شهید مزاری در شکل‌دهی ساختار جدید و امضای میثاق وحدت بسیار 
برجسته بود. انحلال احزاب و ادغام دفاتر و پایگاه‌ها در آن زمان کار دشواری بود. 
شهید مزاری، بعد از امضای میثاق وحدت، در راستای انحلال عملی احزاب و ادغام 
دفاتر و پایگاه‌های آن‌ها در داخل و خارج شخصاً دست به‌کار شد. سفر شهید مزاری 
ائتلاف  انحلال  و  احزاب  دفاتر  ادغام  به‌منظور  ایران  در  بلندپایه  هیأت  رأس یک  در 
افغانستان،  از حزب وحدت اسلامی  هشت‌گانه و جلب حمایت علما و مهاجرین 
افغانستان در داخل و خارج، نقش مهم و  برای جاانداختن حزب وحدت اسلامی 
بسزا داشت. یادم هست در منطقه‌ای که ما زندگی می‌کردیم )دوردست‌ترین قریه در 
دایکندی( مردم با شوق و شور فراوان به رادیوها گوش می‌دادند تا از نتیجۀ کار هیأت 

حزب وحدت اسلامی افغانستان تحت ریاست شهید مزاری اطلاع حاصل کنند.
و  معماری  نقش  وحدت  حزب  تشکیل  در  مزاری  شهید  شریفی:  سناتور 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 101

بنیان‌گذاری داشت. بعد از این باور که مجاهدین پیروز می‌شوند و شوروی محکوم 
به شکست است، کشورهای حامی مجاهدین افغانستان در صدد شدند تا حکومت 
بدیلی را از احزاب پیشاور به وجود بیاورند تا جانشین حکومت دست‌نشاندۀ شوروی 
پاکستان  مقیم  اتحاد گروه‌های هفت‌گانۀ  بر  و فشارها  افغانستان گردد. تلاش‌ها  در 
شدت یافت. ایرانی‌ها هم برای متحدکردن احزاب شیعی هشت‌گانۀ مقیم ایران در تلاش 
افتادند. یکی از این تلاش‌ها، طرحی از سوی بیت معظم قایم مقام رهبری حضرت 
آیت‌الله العظمی منتظری مطرح شد. در این طرح، هیأتی از سوی بیت معظم‌له تحت 
ریاست آیت‌الله جواهری و جمعی از علما و اعضای احزاب شیعی به افغانستان آمدند 
و از پایگاه‌های مجاهدین و فرماندهان جهادی دیدار کردند. در این طرح، قرار بود 
در رأس اتحاد شخص فقیه و مجتهد قرار گیرد و با پایگاه‌ها با همدیگر مدغم گردد. 
گروه‌های هشت‌گانه تحت پوشش آن اتحاد یا ائتلاف قرار گیرند. اما شهید مزاری با این 
طرح مخالف بود. ایشان معتقد بود که هر طرحی که در خارج افغانستان ریخته شود، 
نه‌تنها مشکل را حل نمی‌تواند؛ بل مشکلات را مضاعف می‌سازد؛ فلهذا شهید مزاری 
با مشورۀ فرماندهان و سران  ایران به افغانستان آمد و  از  برای خنثی‌کردن این طرح 
احزاب در داخل، طرح ایجاد حزب وحدت را ریخت و میثاق وحدت امضا شد. حزب 
وحدت اسلامی یگانه حزبی بود که در داخل کشور تشکیل شد و پایگاه مرکزی‌اش در 
زمان اشغال کشور در داخل افغانستان قرار داشت. بامیان اولین ولایت کشور بود که 
توسط حزب وحدت فتح شد و مرکزیت حزب در آن‌جا مستقر گردید و این فتوحات از 

شاه‌کارهای شهید مزاری بود.
استاد علیزاده مالستانی: شهید مزاری معمار واقعی حزب وحدت است. این 
تهداب را نخستین‌بار شهید مزاری گذاشت. این درخت پرثمر را شهید مزاری غرس 
کرد و در پای آن خونش را ریخت. حزب وحدت از باقیات الصالحات شهید مزاری 

است.
فیاض: در تشکیل حزب وحدت نیز ایشان، استاد شهید صادقی نیلی و استاد 
برای تشکیل حزب وحدت  اکبری، نقش اساسی و محوری داشتند. شهید مزاری 



102 / روایتی از خورشید

تقریباً تمام هزارستان را با پای پیاده طی کرده و با علما، متنفذین و رهبران احزاب دیدار 
داشتند.

استاد ناطقی: این مسأله یکی از بنیادی‌ترین مسأله در تاریخ ما است. این مسأله 
یک مقدمۀ اساسی را نیز با خود دارد که باید به آن اشارۀ گذرا داشته باشم. در سال‌های 
1365 بود که اختلافات بسیار شدیدی بین استاد مزاری و سید مهدی هاشمی پیش 
آمد. سید مهدی هاشمی مسئول واحد نهضت‌ها و سپاه ایران بود. وی با استاد مزاری 
اختلافات بی‌نهایت ویران‌گر و عمیقی پیدا کرد. علت و دلیل اختلافات، مداخلات 
صریح، ویرانگر و جنگ‌افروزی مهدی هاشمی در مناطق مرکزی بود. وی بنیان‌گذار 
سپاه پاسداران انقلاب اسلامی افغانستان به رهبری استاد اکبری بود و شورای اتفاق 
توسط سید مهدی هاشمی متلاشی گردید. این یکی از اشتباهات شورای اتفاق بود که 
عمق قضیه را نمی‌دانست. سید مهدی شورای اتفاق را متلاشی کرد و این تشکیلات 
مهم را خراب کرد؛ اما شورای اتفاق برعکس دشمن اصلی خود سازمان نصر را اعلام 
کرد. این درست است که سازمان نصر اختلافات فکری با شورای اتفاق داشت؛ ولی 
شورای اتفاق را سید مهدی از بین برد. یکی از غلط‌فهمی‌های تاریخ همین خواهد 
بود که شورا دشمن اصلی خود را نشناخته و دشمنان و مخالفان فرعی خود را عمده و 
اصلی کرد. استاد مزاری با مداخلۀ سید مهدی مخالفت شدید داشت و به همین دلیل، 
با آیت‌الله منتظری مناقشه و درگیری لفظی تلخی داشت که در این مناقشه، من حضور 
داشتم. سید مهدی هاشمی، عاقلی را کشت و می‌خواست این دوسیه را حقوقی کرده و 
به پای مزاری ختم نماید و به همین دلیل، تعداد زیاد از اعضا و هواداران سازمان نصر را 
در مشهد دستگیر کرد و از جمله انصاری بلوچ را دستگیر کرد. انصاری از نزدیک‌ترین 
دوستان استاد مزاری بود و توسط عوامل سید مهدی شکنجه شد. تمام هدف سید 
مهدی این بود که اعتراف بگیرد که مزاری قاتل عاقلی، رهبر جنبش مستضعفین، 
است و فکر می‌کنم اگر مزاری در ایران می‌ماند، این کار را سید مهدی کرده بود. در 
بهار 1365 از مرزهای مشترک ایران و افغانستان عازم افغانستان شدیم. در این سفر، 
من، استاد عرفانی و استاد مزاری با 72 مجاهد دیگر طرف هزاره‌جات حرکت کردیم. 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 103

این سفر یکی از پرمخاطره‌ترین مسافرت بود که در زندگی خود دیده بودم. مزاری از 
اسب در شب تاریک به زمین افتاد و دستش شکست و در این سفر در آبشاره بادغیس 
به کمین ده‌ها تانک روسی برابر شدیم. گزارش داده بود و گفته شد کوچی‌ها خبرچینی 
کرده بود که یک کاروان عظیم مجاهدین وارد افغانستان شده است. نوع کمین اهمیت 
مسأله را نشان می‌داد. اهالی آبشاره گفتند در عمر خود چنین حجم ارتش و نیروهای 
روس را ندیده‌اند. در این سفر، یک شهید از شهرستان و نه نفر زخمی سطحی داشتیم. 
در این سفر، حزب اسلامی هم راه ما را گرفت؛ اما ناکام شد. در این سفر، الاغی که 
من داشتم نزدیک بود که همۀ ما را با آهنگ‌های خرانه‌اش اسیر روس‌ها نماید. در این 
سفر، ما سی شب راه رفتیم و روزها سفر نمی‌توانستیم. در این سفر، همین نرخر بی‌ادب 
من روی الاغ حسین‌زاده پرید؛ در حالی‌که من سوارش بودم و صحنه‌ای را به وجود 
آورد که اگر عکسش گرفته می‌شد، بی‌نظیر و برندۀ جایزه می‌شد. تفصیل داستان را در 
»در حدیث خاطرات« نوشته‌ام. به هر صورت در این سفر، ما به بهشت هزاره‌جات 
وارد شدیم. در سیاه‌چوب بندر اولین نشانۀ منازعۀ نصر و سپاه را شاهد بودیم و بعد 
رفتیم طرف ارزگان و در ناومیش بودیم که خبرهای درگیری نصر و سپاه را در شهرستان 
شنیدیم و در این سفر، استاد عرفانی برای صلح به شهرستان نرفت و من به شهرستان 
رفتم؛ اما نیروهای افکاری و صادقی نصری‌ها را دربدر کرده بودند و تمامی قرارگاه‌های 
نصر را گرفته بودند. در این سفر، به چشم خود دیدم که نیروهای سپاه 12 کودک نصری 
را هیزم بار کرده بودند و شش ساعت تا القو آن‌ها را پیاده بردند. در شهرستان نیروهای 
نصر را افکاری از بین برده بود و برای صلح هیچ همکاری از سوی سپاه با من صورت 

نگرفت؛ چون با نیروی شکست‌خوردۀ نصر کسی صلح نمی‌کرد.
است  خیر  گفت  اکبری  استاد  وقت  یک  بودند.  باخته  شهرستان  در  نصری‌ها 
شهرستان در بدل یکه‌ولنگ باشد. نصری در شهرستان و سپاهی در یکه‌ولنگ سبز 
نمی‌کند. راستی همین‌گونه بود. ماه‌ها برای صلح و وحدت تلاش کردیم. در یک مورد 
موفق شدیم که بین صادقی نیلی و مزاری در خارقول نشست خطرناکی صورت بگیرد. 
در این نشست، مزاری بی‌نهایت ناراحت ظاهر شد. دلیل ناراحتی زیاد بود و یکی از 



104 / روایتی از خورشید

دلایل فکر می‌کنم همان بود که استاد عرفانی گفته بود که سپاه گفته است که ما با نصر 
مشکل نداریم؛ مشکل ما مزاری است که از شمال آمده در مناطق مرکزی فعالیت 
راه انداخته است. این حرف را استاد عرفانی گفته بود و برای مزاری بسیار سخت و 
تلخ تمام شد. در کوتل خارقول مزاری با استاد عرفانی گفت: گوه را که خورده‌اید، 
چمچه‌اش را در کمر بزنید. نصر شماها درست کردید و حالا من مشکل شده‌ام. در 
مسجد همه خلع سلاح شده بودند؛ اما نمی‌دانم که مزاری چگونه با تفنگچۀ خود وارد 
شده بود و بعدها به من گفت حاجی‌آقا آمادۀ فیر هم بود. اگر صادقی بی‌راهی می‌کرد، 
نیلی بسیار ملایم برخورد کرد و برخلاف  امکان داشت که بزنم. در مسجد صادقی 
انتظار، روش بی‌نهایت ملایمی را در پیش گرفت و این هم یکی از الطاف الهی بود؛ 
با  بعد روابط استاد مزاری  نه درگیری صورت می‌گرفت و فاجعه خلق می‌شد.  اگر 
جناب صادقی خیلی دوستانه شد و بحث چگونگی وحدت همه‌جا مطرح می‌شد. 
در زمستان 65 سفری به مزار داشتیم. در بهار 66 من طرف ایران برگشتم. در زمستان 
کار مهم و اساسی دیگری را که کردم، اساس‌نامۀ حزب وحدت اسلامی را نوشتم. 
این کار را در طی یک ماه با همکاری استاد مزاری و جناب شیوا انجام دادم. وقتی 
به من گفت اساس‌نامه را خوب نوشته‌ای. گفتم چطور  ایران آمدم، استاد دانش  در 
فهمیدی که من نوشتم. ایشان گفت این همه اطلاعات را در این عرصه‌ها شما دارید 
و سبک قلم شما هم همین است؛ اما من با نظر استاد خلیلی تغییر داده‌ام. گفتم چرا؟ 
گفت: در ایران سیاست وحدت نیست؛ سیاست شورای ائتلاف اسلامی افغانستان 
این است که وحدت امکان  ائتلاف هشت‌گانه هست. سیاست و موضع  یا همان  و 
ندارد. ائتلاف را همه می‌شناسند. در این‌جا دو نظریۀ ائتلاف و وحدت را داشتیم. استاد 
مزاری و دیگر رهبران احزاب در داخل کشور؛ مثل اکبری، مثل صادقی نیلی، مثل 
آیت‌الله بهشتی و... به‌دنبال وحدت بودند؛ اما در خارج بحث اساسی شورای ائتلاف 
بود. ایران هم حامی ائتلاف بود و نه وحدت. در سال 1369 رهبران احزاب در بامیان 
موفق شدند که میثاق وحدت را بنویسند و همۀ احزاب در تشکیلات نو به‌نام حزب 
وحدت اسلامی افغانستان جمع شوند. قبل از میثاق وحدت و قبل از انحلال احزاب 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 105

سیاسی، کنگره‌های لعل، کنگرۀ پنجاب و کنگرۀ یکه‌ولنگ را داشتیم و در آخر نشست 
بامیان و اعلام رسمی حزب وحدت. در اعلام حزب وحدت در سال 69 استاد مزاری، 
صادقی نیلی، بهشتی و استاد اکبری نقش بنیادی داشتند؛ اما استاد اکبری در کنگرۀ 
دوم که مزاری در غیاب به‌عنوان دبیر کل اعلام شد، به من گفت در ایجاد حزب وحدت 

اسلامی و تهیۀ میثاق نقش مزاری و همکاری مزاری حیاتی و بنیادی بود.
د( کارشکنی و کارشکنان بر سر راه وحدت

برهانی: چرا برخی از بزرگان و رهبران احزاب، به حزب وحدت نپیوستند؟

احساس  وقتی  که  است  این  اما خلاصه‌اش  است؛  شرحش طولانی  جعفری: 
به برابری انسان‌ها کند، دیگر  خدایی باشد و کسی پیدا شود این احساس را تبدیل 
کسانی که خودخواه‌اند و نمی‌خواهند با مردم برابر باشند، در کنار او نخواهند بود. ریشه 

و اساس نپیوستن برخی‌ها به حزب وحدت همین است.
و  می‌کردند  آن‌ها حسادت  که  بود  این  پاسخ  نگاه،  ساده‌ترین  در  البته  جوادی: 
نمی‌خواستند غرورشان را در برابر رهبر شهید که از نظر آن‌ها کم‌ارج‌تر بود، بشکنند. 
آینده و گذشتۀ  به  تا  به گذشته داشتند  برخی هم فکر می‌کردند آن‌ها بیش‌تر نگاهی 
پیش  شهید  رهبر  به‌خصوص شخص  و  نصر  سازمان  جریان  با  حزب‌شان  رفتاری 
روی‌شان بود و نمی‌خواستند با این‌ها روبه‌رو شوند. تعدادی هم به تفاوت دیدگاه‌های 
سیاسی میان مقلدان آیت‌الله خویی و آیت‌الله خمینی ربط می‌دهند. ترس از مزاری هم 
یک نظر است؛ یعنی برخی بر توان مزاری در مدیریت و رهبری واقف بودند و خود را 
در کنار او گم‌شده حس می‌کردند؛ ولی به باور من، مسائل پیچیده‌تر از این احتمالات 
هم بود. مخالفین سرسخت حزب وحدت به جناح پاکستانی حامی مجاهدین نزدیک 
بودند و از همین‌رو، با دولتی که در پیشاور شکل گرفت، همراه بودند و این همراهی تا 
کابل و تا پایان عمر آن دولت و فروپاشی آن توسط طالبان در هر حالتی حتی شدیدترین 
جنگ‌های آن دولت با شیعیان ادامه یافت و حزب وحدت گرچه در بامیان ایجاد شد؛ 
اما متهم به نزدیکی با ایران بود و رقابت ایران و پاکستان بر سر نفوذ بیش‌تر در افغانستان 

واضح بود.



106 / روایتی از خورشید

سبحانی: همان‌طور که در سؤال قبلی جواب داده شد، بعد از جلسات ابتدایی، 
روند اتحاد با اقبال عمومی روبه‌رو شد. همۀ احزاب از ترس پیامد مخالفت با افکار 
البته شورای ائتلاف تا مدتی مخالفت کرد؛ اما در  عمومی، وحدت را قبول کردند؛ 

داخل، تقریباً همه از آن استقبال کردند.
یکی از گروه‌هایی که رهبری‌اش در خارج بود، حزب حرکت بود که رهبر آن هیأتی 
باصلاحیت به سرپرستی آقای سید محمدعلی جاوید به داخل فرستاد. آن‌ها در بامیان 
حزب وحدت را پذیرفته تعهد به الغای حزب حرکت نمودند؛ اما بعد از برگشت این افراد 
به خارج، حاضر به اتحاد نشدند و تا هنوز من دلایل این حزب را نشنیدم. البته قسمتی 
از افراد حرکت اسلامی تا آخر در وحدت ماندند؛ اما رهبری و بدنۀ اصلی حرکت، 
دوباره از وحدت برگشتند و تمام تعهدات‌شان را زیر پا کردند. به نظر من، دو علت 
می‌تواند وجود داشته باشد: یکی دخالت کشور پاکستان و عربستان و احزاب مقیم 
پاکستان قطعاً در این مسأله دخالت داشتند که این‌ها برای جلوگیری از قدرتمندشدن 
هزاره‌ها، رهبری حرکت را وعدۀ کمک و مقاومت در مقابل وحدت کرد. مسألۀ دیگر، 
روحیۀ برتری‌طلبی، تکبر و خودخواهی را هم نباید نادیده گرفت. عده‌ای فکر می‌کردند 
با توجه به رسوخ اجتماعی‌شان و نیز سنتی‌بودن جامعه می‌توانند در درون حزب وحدت 
برجستگی داشته بالا بروند؛ ولی دیدند که این رشته‌ها و بافته‌ها کارآیی ندارد و آن‌ها در 
درون تشکیلات هضم می‌شوند. لذا راه خود را جدا کردند و برای توجیه مخالفت‌شان 

دروغ و تهمت را وسیله کردند.
آقای  از  ندارم. در روایتی که  وکیل سعادتی: دلیل و مدرک روشنی در اختیار 
کتاب  در  افغانستان،  اسلامی  بنیان‌گذاران حزب وحدت  از  یکی  عرفانی،  قربانعلی 
حرکت  است،  دست  در  کنگره«  تا  کنگره  از  افغانستان؛  اسلامی  وحدت  »حزب 
همواره  داخل،  در  اتحاد  هسته‌های  شکل‌گیری  آغاز  همان  از  افغانستان  اسلامی 
از کنگرۀ  بعد  ایشان،  بر اساس روایت  در جلسات تصمیم‌گیری دعوت شده است. 
پنجاب و امضای منشور اتحاد سازمان نصر و پاسداران جهاد در لعل، جسلۀ مهمی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 107

در تاریخ 1367/6/23 در منطقۀ سیاه‌سنگ بهسود، در پایگاه حزب حرکت اسلامی 
افغانستان، دایر گردیده و نمایندگان حرکت اسلامی ضمن استقبال از ایجاد اتحاد، برای 
تصمیم‌گیری نهایی و پیوستن به اتحاد مهلت خواستند؛ بنابرآن، در همان جلسه تصمیم 
گرفته می‌شود که جلسۀ بعدی در 15 عقرب سال 1367 در ولسوالی شهرستان ولایت 
دایکندی )آن زمان ارزگان( دایر گردد و حرکت اسلامی افغانستان موقف نهایی خویش 
را در رابطه با اتحاد در جلسۀ شهرستان مطرح نماید. با وجود آن اما نمایندگان حرکت 
اسلامی، بعدها، با دلایل نامعلومی از حضور در جلسۀ شهرستان خودداری کردند و در 

نتیجه جلسۀ شهرستان دایر نگردید.
تاریخ  در  که  جلسه‌ای  در  یکه‌ولنگی،  عرفانی  آقای  روایت  اساس  بر  هم‌چنان 
1367/9/14 در جاغوری به‌منظور گسترش اتحاد احزاب سیاسی شیعی دایر شده 
بود نیز، به‌رغم دعوت رسمی، نمایندگان حزب حرکت در جلسه حضور نداشته‌اند؛ 
هرچند که آقای فیاض ارزگانی طی نامه‌ای از اتحاد احزاب استقبال نموده و به‌دلیل 

برخی از مشکلات از شرکت در جلسه عذر خواسته بودند.
البته در آن زمان آقای محسنی در ایران به سر می‌برده است. در اواخر سال 1367 
در جلسات پیگیری اتحاد احزاب، حزب حرکت نیز سهم گرفته بود و حتی تعدادی 
از اعضای آن در شورای مرکزی اتحاد نیز، مساوی با تعداد اعضای سازمان نصر و 
پاسداران جهاد مشخص گردیده بودند. در کمیسیونی که تحت نام کمیسیون پیگیری 
را  مصطفوی  محمدکاظم  آقای  حرکت،  حزب  بود،  گردیده  تشکیل  ایران  در  اتحاد 
به‌حیث نماینده معرفی کرده بود. هم‌چنان آقای محسنی، رهبر حرکت اسلامی، در 
تاریخ 1367/12/29 در جلسۀ علما در قم، کتباً اتحاد داخل افغانستان را تأیید و امضا 
نموده است؛ اما به‌رغم آن، این حزب، سرانجام از پیوستن به حزب وحدت خودداری 
نمود. ظاهراً آقای محسنی در آن زمان برای پیوستن حرکت، دو پیش‌شرط گذاشته 
بود: اول ای‌نکه یک شورا، تحت عنوان شورای علمای امامیه تشکیل گردد و عملکرد 
حزب وحدت اسلامی افغانستان را نظارت نماید و دوم این‌که شورای قضایی ایجاد 

گردد.



108 / روایتی از خورشید

میثاق »وحدت« به‌عنوان اساسی‌ترین سند مکتوب که الغای عناوین تشکیلاتی و 
ایجاد حزب وحدت اسلامی افغانستان را به‌عنوان یک تشکل سیاسی جدید پیش‌بینی 
نمایندگان باصلاحیت احزاب  تاریخ 1368/4/27 توسط رهبران و  کرده است، در 
امضا شد. به اساس روایت آقای عرفانی، در آن زمان به نمایندگی از حزب حرکت، 
آقایان هادی، فیاض، انوری، عصمت‌اللهی، رضوانی و مدرس، میثاق وحدت را امضا 

کرده‌اند.
از امضای میثاق  بعد  این راستا رفت و آمد کرده‌اند.  نیز در  هیأت‌های مختلفی 
وحدت، حزب تازه تشکیل وحدت اسلامی افغانستان دوبار از داخل، به ایران هیأت 
فرستاده است که در رأس یکی از این هیأت‌ها، شهید مزاری بوده است. هم‌چنین هیأتی 
در برج قوس سال 1368 از شورای ائتلاف )ائتلاف هشت‌گانه( از ایران به بامیان آمده 
است که آقای سید محمدعلی جاوید نماینده تام‌الاختیار آقای محسنی در ترکیب آن 
بوده است. در اثر گفت‌وگوهایی که بین هیأت شورای ائتلاف و مسئولین حزب وحدت 
اسلامی افغانستان در بامیان صورت گرفت، هردو شرط آقای محسنی پذیرفته شد و 
سید محمدعلی جاوید به نمایندگی از شخص محسنی، میثاق وحدت را امضا نمود. 
نظارت  عالی  شورای  به  امامیه  علمای  شورای  عنوان  گفت‌وگوها،  جریان  در  البته 
تعدیل شد. شورای عالی نظارت با همان هدفی که آقای محسنی مطرح کرده بود، 
به تصویب  آقای محسنی،  از جمله خود  از علمای برجسته،  نفر  با عضویت شش 
رسید؛ اما با وجود آن همه تلاش و با وجود امضای اسناد در مراحل مختلف و در 
سطوح مختلف، سرانجام آقای محسنی از پیوستن به حزب وحدت اسلامی افغانستان 
به حزب  اسلامی  نپیوستن حزب حرکت  اصلی  به‌نظر من، علت  ورزید.  خودداری 
وحدت اسلامی افغانستان، مخالفت شخص محسنی بود؛ اما انگیزه و دلیل این‌که 
چرا آقای محسنی با وحدت مخالفت ورزید، برایم روشن نیست. ممکن است تقابل 
خارج و داخل و مخالفت‌ها و رقابت‌های شخصی از عمده‌ترین دلایل مخالفت آقای 
محسنی باشد. فکر می‌کنم آقای محسنی با موجودیت چهره‌هایی مانند شهید مزاری، 
موقعیت شخصی‌اش را در قالب حزب تازه‌تأسیس وحدت چندان مستحکم نمی‌یافت. 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 109

از سوی دیگر، حزب وحدت در داخل شکل گرفت و آقای محسنی در خارج بود. 
عده‌ای از مقامات ایرانی نیز در آن زمان از یک حرکتی که در داخل شکل گرفته بود، 

چندان حمایت نمی‌کردند و تا حدودی نگران بودند.
سناتور شریفی: در این‌که بعضی از سران حزب حرکت اسلامی، مانند سید علی 
جاوید و سید هادی »هادی« و تعداد دیگر از اعضای شورای مرکزی حزب حرکت، 
میثاق وحدت را امضا کردند و بعد زیر قول‌شان زدند، علتش را باید خود آن‌ها جوابگو 
باشند؛ اما به باور من، حزب حرکت از اساس بر مبنای ایجاد اختلاف بین احزاب شیعی 
و هزاره‌ها به وجود آمده بود. آیت‌الله محسنی با آن مقام‌طلبی و شهرت‌خواهی منحصر 
به فردی که داشت، به‌نحوی می‌دانست که در حزب وحدت با بودن شهید مزاری و 
هم‌فکرانش، محل اعرابی ندارد. دست و پایش از استفاده‌جویی‌ها، موقعیت‌طلبی‌ها 
به کلی بسته می‌شود؛ فلهذا حزب وحدت را رد کرد و طرفدارانش که میثاق وحدت 
را امضا نموده، بر سر قرآن شریف دست گذاشته و سوگند شرعی یاد نموده بودند تا از 
وحدت حمایت نمایند و منافع اسلام، جهاد و مردم مجاهد را در اولویت قرار دهند، 
تعهد خود را شکستند و در ضدیت با اتحاد و حزب وحدت قرار گرفتند. به اعتقاد من، 
جز منافع شخصی، دلیلی دیگری وجود نداشت که آقای شیخ آصف محسنی و اعضای 

حزبش، وحدت را رد و پیمان خود را نقض نمایند.
داشت  توقع  بود،  کرده  باغش گل  آیت‌الله محسنی  استاد علیزاده مالستانی: 
رهبر هزاره‌ها شود. وقتی در برابر شهید مزاری خود را حقیر احساس کرد و فهمید 
برید. اعضای عمدۀ حرکت  از وحدت  به‌حیث رهبر نمی‌پذیرند،  مردم هزاره وی را 
اسلامی نیز در حزب وحدت جایگاه مناسبی که امتیازات مورد نظرشان محفوظ بماند 
نمی‌دیدند، از پیکرۀ حزب وحدت خود را جدا کردند، تعهد و میثاق خود را شکستند.
فیاض: در سال 1368 در تأسیس حزب وحدت، شخصیت‌های بزرگ حرکت 
اسلامی؛ چون: سید هادی، انوری، فیاض ارزگان و... در بامیان حضور داشتند و 
دعای وحدت  و  امضا شده  میثاق‌نامه  که  روزی  کردند.  امضا  را  میثاق‌نامۀ وحدت 
خوانده می‌شد، آقای انوری را دیدم از بس متأثر شده و  اشک می‌ریخت، سرش را 



110 / روایتی از خورشید

به دیوار می‌کوبید که برایم خیلی جالب بود. اما بعدها که با آیت‌الله محسنی مشورت 
کردند، ایشان چند شرط گذاشت که اجرایی‌شدنش امکان نداشت. از جملۀ شرایط که 
قابل عمل نبود، »محاکمۀ عوامل جنگ‌های داخلی« بود. پذیرفتن این سخن، یعنی 
وحدت، بی‌وحدت؛ زیرا باید تمام سران احزاب، حتی خودش باید محاکمه می‌شد؛ 
گرچه وی، به نظر خودش بی‌طرف بود. اما آن شرطی که باید »شورای امامیه تشکیل 
شود«، حزب وحدت آن را پذیرفت و بر اساس همان شرط، »شورای عالی نظارت« 

به وجود آمد.
در کل، آیت‌الله محسنی با طرح شرط غیر عملی، می‌خواست بهانۀ نپیوستنش 
را داشته باشد تا فردا بگوید حزب وحدت شرایط ما را نپذیرفت و ما هم به وحدت 
نپیوستیم. اما در واقع، شخصِ محسنی و همراهانش، منافع شخصی و حزبی خود را 
در پیوستن به حزب وحدت نمی‌دیدند و محسنی به جز رهبری کل تشییع در افغانستان 
قناعت نداشت. او تلاش داشت حزب حرکت هم‌چنان پابرجا بماند و بعدها به‌عنوان 
یک حزب، نه به نمایندگی از جامعۀ شیعه و هزاره، دنبال منصب وزارت بود و همین 
که به چند چوکی از سوی ربانی دست یافت، گفت: »حرکت اسلامی به خواست خود 

رسید.«
برخی از شخصیت‌های حزب حرکت، به‌صورت شفاهی پیوستن خود به حزب 
وحدت را به پیوستن آیت‌الله محسنی به حزب وحدت مشروط کرده بودند. تعدادی 
تعهد و پیمان خود را شکسته به حرکت بازگشتند و تعدادی چون فیاض ارزگانی و سید 
ابراهیم‌شاه در بامیان ماندند. دلیل بریدن آقایان، به نظرم منافع شخصی و حساسیت 
طایفه‌ای‌شان بود. وقتی در حزب وحدت می‌آمدند، آن برو بیای قبلی را نداشتند و 
و  بلندپروازی  با روحیۀ  این،  و  برخاست می‌کردند  و  دیگران نشست  باید در سطح 

امتیازطلبی آقایان سازگاری نداشت.
خواسته‌ها  و  شد  قومی  کشور  در  سیاسی  رقابت‌های  رویکرد  دیگر،  طرف  از 
اکثراً  وحدت،  حزب  در  که  بود  این  امر  واقعیت  می‌شد.  مطرح  اقوام  آدرس  از  هم 
شخصیت‌های بزرگ هزاره و شیعه جمع شده بودند و اکثریت را هزاره‌ها تشکیل داده 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 111

و در تعامل اجتماعی قدرت در کشور، خواهان حقوق قومی بودند؛ مثلًا حزب وحدت 
به جای عنوان »شیعه«، عنوان »هزاره« را در برابر پشتون، تاجیک و ازبک قرار داده 
بود و می‌گفت: اگر تو حکمتیار سهم پشتون را می‌خواهی، تو ربانی سهم تاجیک و تو 
جنرال دوستم سهم ازبک را می‌خواهی، چرا من هزاره از عنوان مذهبی استفاده کنم و 

چرا سهم قوم خود را نخواهم؟ )گرچه در عمل، شیعه و هزاره یکی‌اند(.
اما این حرف به مذاق عده‌ای خوش نمی‌آمد؛ لذا شهید مزاری را متهم به قوم‌گرایی 
و با تصمیمات و خواست‌های او مخالفت کردند. در میدان عمل، نیز در جبهۀ مخالف 

او قرار گرفتند که ناگزیر باید حرف آنان را باید بزنند.
استاد ناطقی: این پرسش مهم است. شورای ائتلاف یک هیأت را به بامیان فرستاد 
و آقای شیخ حسین ابراهیمی، نمایندۀ آیت‌الله خامنه‌ای، در رأس این هیأت به بامیان 
رفت و سید علی جاوید هم عضو همین هیأت بود. از مسئولان ایران در امور افغانستان 
آقای ابراهیمی به‌شدت مخالف وحدت بود. وی تأکید داشت که وحدت بامیان به‌جایی 
نمی‌رسد. دوستان با این کارشان به وحدت نمی‌رسند و از این طرف ائتلاف جاافتاده را 
نیز خراب می‌کنند. این حرف را من بارها از ایشان شنیدم و من عضو شورای ائتلاف 
بودم. در ائتلاف از هر حزب دو نفر در شورای ائتلاف عضویت داشتند از طرف سازمان 

نصر یکی من و دیگری استاد خلیلی عضو شورای ائتلاف بودیم.
سید علی جاوید وقتی که از داخل برگشت، به‌شدت موضع مخالف وحدت را 
گرفت. من یگان وقت می‌گفتم او قرآن‌خور سوگند یاد کردی میثاق را امضا کردی 
و حالا چرا مخالفت می‌کنی؟! سید علی جاوید می‌گفت قرآن در زیر سرنیزه چندان 
قرآن هم نیست. ما در زیر سرنیزه سوگند یاد کرده‌ایم و در زیر سرنیزه میثاق را امضا 
کرده‌ایم. گاهی هم می‌گفت سرنیزۀ مزاری. علت اصلی مخالفت با حزب وحدت از 
سوی حرکت به نظر من یکی همان گپ آیت‌الله محسنی است که در سال‌های 58 
و 59 گفته بود که مزاری قابل اعتماد نیست. واقعاً آیت‌الله محسنی از مزاری هراس 
داشت و به دیگران اهمیتی نمی‌داد. پدرکشتگی هم که داشت؛ چون پدر و برادران استاد 
مزاری را حرکت اسلامی به بدترین وضعی به شهادت رساند. آیت‌الله محسنی با  استاد 



112 / روایتی از خورشید

مزاری هرگز و هرگز نمی‌توانست کار نماید. دلیلش ترس از مزاری و از رهبری مزاری 
بود. با اعلام حزب وحدت حرکت عملًا انشعاب کرد و بخش زیادی از حرکت به 

حزب وحدت ملحق شد و اما محسنی و جاوید نیامدند.
خلاصه کسی بیرون نشد؛ تنها آقای سید علی جاوید و آیت‌الله محسنی و بعدها 
سید هادی بیرون شدند. دلایلش همان است که اشاره کردم. محسنی با وجود مزاری 
جایی برای خود نمی‌دید و مثل دیگر آیات عظام رهبری مزاری را قبول نکرد. آقای 
جاوید ماهانه دریافتی از شیخ حسین ابراهیمی داشت و دیگر این‌که منافع جاوید با 
آیت‌الله محسنی در همۀ موارد گره خورده است و هرگز از هم جدا نمی‌شوند؛ مگر 

این‌که عزراییل جدای‌شان نماید.
مخالفت آیت‌الله محسنی را که می‌دانیم و شرح دادم که از مزاری هراس داشت 
و با رفتن در حزب وحدت، محسنی گم می‌شد و از سویی هم مثل آیت‌الله بهشتی و 
آیت‌الله کابلی رهبری مزاری را قبول نداشت و طبعاً با مزاری و با حزب وحدت مخالف 
شد. اما سادات را نمی‌دانم که با مزاری مخالفت کرده باشند. ساداتی که در احزاب و در 

حرکت هستند، آن‌ها به دلایل محسنی، مخالف شهید مزاری هستند.
برهانی: به نظر شما شهید مزاری و همراهان سیاسیش در جذب این احزاب و آقایان 

کوتاهی نداشتند؟

گفتم  قبلًا  رهبرانش  در جذب  است.  نگرفته  کوتاهی صورت  هیچ  نه  جعفری: 
ممکن نبود؛ چون احساس با مردم و در کنار مردم بودن در آن‌ها نبود. به تعبیر علامه 

جعفری، احساس همه برای من نه من برای همه بود.
خیلی‌هایش احساس کردند که در کنار شهید مزاری بودن نام و نان ندارد؛ لذا به 

حزب خودشان برگشتند.
جوادی: اولًا، هیچ کوتاهی و قصوری نبود. رهبر شهید با تمام جریان‌ها و افراد 
مؤثر در تماس شد و همۀ جبهات و جناح‌ها در داخل کشور در جریان جزئیات و 
کلیات شکل‌گیری حزب وحدت بودند و در سفرشان به ایران هم ماه‌ها با سران احزاب 
مذاکره نمود. ثانیاً، بحث کوتاهی و عدم کوتاهی کسی مطرح نیست؛ آیا وحدت و 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 113

انسجام و جمع‌شدن در یک محور و داشتن موقف واحد سیاسی به‌خاطر سرنوشت 
مشترک، نیاز به عذر و التماس فرد خاصی دارد؟ درک از وضعیت موجود و احساس 
مسئولیت و یا ناز کردن و ناز کشیدن کدام وظیفۀ ما است؟ مگر برای سرنوشت جامعه 

همه مکلف نیستیم؟
به نظر من، برای جذب آن‌ها از سوی رهبر شهید هیچ‌گونه کوتاهی  سبحانی: 
صورت نگرفت. این‌ها همان‌طور که رهبر شهید به نقل قول از سیرت طالقانی و او به 
نقل قول از جاوید گفته بود: حاضر است حکومت لنین را قبول کند؛ اما حاضر نیست 
از مجتهد هزاره تقلید کند و یا با هزاره اتحاد نماید و به طور برابر با هزاره‌ها سهم داشته 
باشد. این سخن را شهید مزاری در سخنرانی عمومی خود گفته است و تا هنوز نه 
جاوید تکذیب کرده و نه سیرت طالقانی؛ بنابراین، محسنی و سادات حرکت تصمیم 

گاهانه خیانت کنند و جلو قدرتمندشدن هزاره را بگیرند. گرفتند آ
وکیل سعادتی: نه. به نظرم هیچ نوع کوتاهی وجود نداشته است. آن‌گونه که اشاره 
شد، هم قبل از امضای میثاق وحدت و هم بعد از امضای آن، تلاش‌های زیادی صورت 
اما متأسفانه  باشد؛  ائتلاف هشت‌گانه همگانی  بین اعضای  تا »وحدت« در  گرفت 
چنین نشد! وضعیت نابسامان آن زمان و ضرورت وحدت احزاب سیاسی، رهبران و 
فرماندهان جهادی را در یک آزمون دشوار تاریخی قرار داده بود. همۀ رهبران احزاب 
و شخصیت‌های سیاسی مسئولیت داشتند تا در راستای وحدت تلاش کنند؛ یعنی این 
مسئولیت تنها به عهدۀ شهید مزاری و همراهان سیاسی ایشان نبود تا فکر شود که آن‌ها 
کوتاهی داشته‌اند یا نداشته‌اند؟ حزب وحدت ادامۀ سازمان نصر نبود تا شهید مزاری و 
اعضای سازمان نصر، در راستای جذب احزاب و شخصیت‌های دیگر کوتاهی کرده 
باشند. حزب وحدت یک تشکل جدید، با ترکیب جدید، اساس‌نامۀ جدید، هویت و 

عنوان جدید، اهداف جدید و در یک‌کلام پاسخ به یک نیاز جدید بود.
آقای محسنی، ابتدا بدون قید و شرط، اتحاد احزاب را حداقل در سطح چهار 
حزب پذیرفته بود؛ اما همان‌گونه که در پاسخ پرسش قبلی اشاره شد، بعد از امضای 
میثاق وحدت در بامیان، ایشان دو پیش‌شرط مطرح نمود: »تشکیل شورای علمای 



114 / روایتی از خورشید

امامیه به‌منظور نظارت بر عملکرد حزب وحدت و تشکیل شورای قضایی.« هردو 
پیش‌شرط آقای محسنی بعداً پذیرفته شد؛ اما با آن‌هم آقای محسنی راضی نشد که 

حرکت اسلامی افغانستان به حزب وحدت بپیوندد.
در ترکیب نخستین هیأتی که در سال 1368 بعد از امضای میثاق وحدت به ایران 
سفر کرد، عصمت‌اللهی و سید مدرسی، دو چهرۀ حرکتی نیز وجود داشتند. این هیأت 
مأموریت داشت که پیام وحدت را به خارج منتقل و از شخصیت‌های سیاسی دعوت 

نماید تا به مرکزیت حزب تازه‌تأسیس وحدت )بامیان( حضور یابند.
دومین هیأت بلندپایۀ حزب وحدت، به‌منظور ادغام دفاتر احزاب و انحلال رسمی 
ائتلاف هشت‌گانه و احزاب شامل در آن، تحت ریاست شهید مزاری و با عضویت 
شهید صادقی نیلی و جمعی دیگر از شخصیت‌ها به ایران سفر کرده بود. این هیأت 
با تمام توان تلاش نمود تا شخصیت‌های سیاسی را به داخل دعوت نموده و وحدت 
را در داخل و خارج از کشور همگانی نماید. هیأت دوم زمانی به ایران مسافرت نمود 
که اعضای شورای عالی نظارت و شورای مرکزی نیز مشخص شده بودند. عده‌ای 
از اعضای شورای عالی نظارت و شورای مرکزی در آن زمان در خارج کشور بودند؛ 
عالی  شورای  اعضای  عنوانی  رسمی  دعوت‌نامه‌های  دوم  بلندپایۀ  هیأت  بنابراین، 
نامه‌ها، مشخصاً عنوانی  این  از  بودند. یکی  آورده  با خود  نظارت و شورای مرکزی 
قربانعلی محقق، محمدآصف محسنی، سید محمدظاهر محقق و شیخ علی افتخاری 
نوشته شده بود. هیأت بلندپایۀ اعزامی حزب وحدت اسلامی افغانستان، ضمنی که این 
نامه‌ها را به آدرس‌های‌شان سپردند، در جلسات متعدد از افراد دعوت‌شده خواستند که 
به ندای وحدت گوش دهند و در داخل تشریف ببرند؛ اما متأسفانه با وجود آن، حزب 
حرکت از پذیرش حزب وحدت خودداری ورزید و تمام نمایندگان آن‌، با وجودی که 
میثاق وحدت را امضا کرده بودند نیز به‌جز فیاض ارزگانی، از پیوستن به حزب وحدت 

اسلامی افغانستان خودداری ورزیدند.
سناتور شریفی: شهید مزاری و همراهانش از اعضای حزب وحدت هیچ‌گونه 
کوتاهی نکردند؛ بلکه در گرد هم‌آوردن احزاب شیعی زیر یک چتر واحد، فداکارانه 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 115

تلاش کردند. اما پیدا بود که برای استفاده‌جویان در حزب وحدت امکان استفاده‌جویی 
وجود نداشت.

استاد علیزاده مالستانی: درب حزب وحدت به روی آقایان باز بود و ورود کسی 
در حزب وحدت مانعی نداشت.

فیاض: نه، شهید مزاری هر آنچه منطقی، معقول و در توان‌شان بود، دریغ نکرد.
استاد ناطقی: آقایان محسنی و جاوید و.. قصۀشان را گفتم؛ اما مزاری در جذب 
از خانه‌های‌شان و در بزرگ کردن‌شان ضرر کرد؛ زیرا  بیرون کردن‌شان  یک عده و 
ثابت شد که همۀ آن‌هایی که مزاری در حزب آورد و عضو شورای عالی نظارت شدند 
و اعضای با صلاحیت مرکزی، همۀ آن‌ها مخالف شهید مزاری شدند و در بدترین 
روزها مزاری را تنها گذاشتند و همان‌گونه که گفتم، حتی مرتکب خیانت شدند و اگر 
حزب وحدت از شیوه‌های احزاب دیگر در دنیا کار می‌گرفت، باید تعداد آن‌ها محاکمه 
می‌شدند که نشد. آیت‌الله محسنی با کدام طرح وحدت همکاری داشت که در حزب 
این  به  از مزاری می‌ترسید و  به‌شدت  ایشان- همان‌گونه که گفتم-  وحدت می‌آمد. 
بود که رفتن در حزب وحدت همان و قبولی رهبری مزاری  یافته  جمع‌بندی دست 
و هیچ  آیت‌الله محسنی  به‌دنبال  دیگر  مردم  در رأس حزب،  مزاری  با وجود  همان؛ 

آیت‌الله دیگر نمی‌روند.
برهانی: به نظر شما چرا برخی از شخصیت‌های حزب حرکت با این‌که وحدت را 

یدند؟ پذیرفته بودند، از وحدت بر

جوادی: البته عده‌ای از حرکتی‌ها بر عهدشان ماندند؛ کسانی چون سید ابراهیم‌شاه 
حسینی و استاد حیدری در این راه شهید شدند، کسانی هم‌چون استاد فیاض ارزگانی 
تا آخر ماندند و کسانی هم‌چون صادق مدبر بعداً پیوستند؛ ولی تعدادی هیچ‌گاه شامل 
حزب وحدت نشدند که از آن جمله خود آقای محسنی است. کسانی هم مثل جاوید، 
هادی هادی و انوری میثاق وحدت را امضا کردند؛ اما بعداً برامدند و هیچ‌گاه پاسخ 
روشنی هم از سوی آن‌ها برای تاریخ داده نشده و نمی‌دانم خود چه پاسخی دارند؟ سال 
گذشته نوشته‌ای به‌نام جاوید در مورد زندگانی رهبر شهید در سایت‌ها منتشر شد که 



116 / روایتی از خورشید

با توجه به وضع جسمی و روحی جاوید قطعاً از او نبود؛ بلکه کار گروپی حرکتی‌های 
وابسته به محسنی بود که به‌نام جاوید و شاید زیر نظر او نوشته شده بود. در آن نوشته 
تمامی جنگ‌ها و رفتار حرکتی‌ها در مقابل حزب وحدت و شخص رهبر شهید توجیه 
و تفسیر شده؛ لیکن موضوع عهدشکنی‌شان در قسمت خروج از حزب وحدت و 

پشت‌کردن به امضا و تعهد قرآنی توضیح داده نشده است.
بازگردند:  این است که دو سه چیز باعث شد که آن‌ها از مسیر رفته  من گمانم 
به وحدت و منحل‌نشدن تشکیلات حرکت؛  نپیوستن رهبری حرکت اسلامی  اول، 
دوم، امکانات و پشتوانه‌هایی که حزب حرکت داشت و به‌خصوص موقف آن در دولت 
مجاهدین خیلی از مسئولین و قومندانان حرکت را واداشت تا در جریان قبلی‌شان مانده 
و از امکانات و موقعیت استفاده کنند و سوم، تناقضات و تضادهای درونی حرکت که 
دسته‌های هزاره و غیر هزاره شکل علنی و جدی به‌خود گرفته و رهبری و قدرت با 
دسته‌های غیر هزارگی بود و چون در این کشاکش، دسته‌های هزارگی مغلوب شده به 
وحدت پیوستند، غیر هزارگی‌ها وحدت را خلاف منافع خود می‌دانستند. هم‌چنین بین 
سید انوری و سید جاوید بر سر اقتدار در حزب حرکت رقابت شدید بود و نپیوستن 
انوری به حزب وحدت، سید جاوید و سید هادی را هم پشیمان کرد؛ چون آن‌ها فکر 
می‌کردند حزب وحدت به جایی نمی‌رسد و دوباره احزاب منحله احیا می‌گردند و آن‌ها 
موقعیت‌شان را در حرکت و در نزد محسنی از دست می‌دهند. راستش خیلی‌ها بر 
اساس محاسبات ظاهری میثاق وحدت را امضا و به قرآن سوگند یاد کرده بودند و 

وحدت ذاتاً هدف و مقصدشان نبود.
وکیل سعادتی: فکر می‌کنم تا حدودی روشن است. نپیوستن محسنی به حزب 
وحدت، به‌عنوان رهبر حزب حرکت، باعث شد که اعضای بلندپایۀ آن حزب نیز با 
وجودی که میثاق وحدت را امضا کرده بودند، ناگزیر از حزب وحدت فاصله بگیرند 
و به راه قبلی خویش ادامه دهند. من همان‌گونه که قبلًا نیز اشاره کردم، نقش شخص 
محسنی را در مخالفت با حزب وحدت برجسته می‌بینم؛ بنابراین، مخالفت محسنی با 
این حزب تازه‌تأسیس، کار را به دیگر شخصیت‌های حرکتی نیز دشوار ساخت و آن‌ها 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 117

سرانجام به همان راهی رفتند که محسنی می‌خواست.
حزب  در  را  خود  طبقاتی  و  حزبی  سیاسی،  منافع  مالستانی:  علیزاده  استاد 

وحدت نمی‌دیدند، از حزب فاصله گرفتند.
برهانی: به نظر شما چرا برخی از کتله‌ها و جناب آیت‌الله محسنی با شهید مزاری 

مخالف بودند؟

وکیل سعادتی: پاسخ دقیق ندارم؛ اما یک نکته را می‌خواهم تصریح کنم که مخالفت 
و  انوری  مانند جاوید،  به حزب حرکت،  منتسب  از سادات  برخی  و  آقای محسنی 
هادی با شهید مزاری، از مخالفت سیاسی فراتر می‌رود. آن‌ها در برابر شهید مزاری 
کینه‌ دارند/ داشتند. این کینه در سینۀ شخص آقای محسنی انباشته‌تر است. دو دلیل 
را می‌توان تصور کرد: اول این‌که با شکل‌گیری حزب وحدت اسلامی افغانستان و با 
به محاق  نه‌تنها  مقاومت غرب کابل و اوج محبوبیت شهید مزاری، آقای محسنی 
رفت؛ بلکه به یک چهرۀ منفور نیز بدل شد. دوم این‌که با شکل‌گیری حزب وحدت و 
رهبری شهید مزاری، ساختار سلسله‌مراتبی سنتی هزاره‌ها نیز، دگرگون شد. بعد از آن، 
انسان‌ها تنها به‌دلیل رنگ عمامه و به‌دلیل پوشیدن عبا و قبا احترام نمی‌شدند؛ بلکه 

احترام انسان‌ها به عملکرد سیاسی و اجتماعی آن‌ها بیش‌تر گره خورد.
شهید مزاری، با آن‌که یک طلبه بود و همواره در هیأت یک طلبه در جامعه ظاهر 
می‌شد؛ اما خود را از جنس مردم می‌دانست. با آن‌ها به زمین می‌نشست و یک‌رنگ و 
صادقانه حرف می‌زد. این نوع رفتار و موضع‌گیری، ساختار سنتی فکری و اجتماعی 
هزاره‌ها را که در آن سادات و علما، قطع‌نظر از عملکرد سیاسی و اجتماعی‌شان در 
رأس هرم سلسله‌مراتبی جامعه می‌نشستند، برهم زد و این، شاید برای برخی ازکتله‌ها 
و افراد خودخواه که از آدرس دین و روحانیت تغذیه می‌شدند و برای خودشان جایگاه 
برتری تعریف می‌کردند، گران تمام شده باشد. اگرچه شما در پرسش‌تان جانب احتیاط 
را رعایت کرده‌اید و از تعبیر »برخی از کتله‌ها« استفاده نموده‌اید؛ اما بهتر بود به‌جای 
برخی از کتله‌ها که نوعی دسته‌بندی خونی و نژادی را نیز نشان می‌دهد، نام افراد را 
ذکر می‌کردید. هیچ کتله‌ای از جمله سادات با شهید مزاری مشکل نداشتند و شهید 



118 / روایتی از خورشید

مزاری نیز آن‌ها را دوست داشت؛ اما این دوستی و احترام، تنها به‌دلیل خون و نژاد نبود. 
بیش‌ترین احترام مردم و شهید مزاری به آن‌ها از عملکرد و خدمت آن‌ها ناشی می‌شد. 
شخصیت‌های بزرگی، مانند شهید سجادی، شهید یزدان‌پرست هاشمی، مرحوم سید 
عباس حکیمی، شهید سید علی علوی و سادات دیگری که هم‌اکنون در قید حیات‌اند، 
نسبت به شهید مزاری عشق می‌ورزیدند و متقابلًا آنان نیز در نزد شهید مزاری جایگاه 
خاصی داشتند و هرگز بحث سید و هزاره در حزب وحدت اسلامی افغانستان تحت 
رهبری شهید مزاری مطرح نبود. این واقعیت از دقت در ترکیب شورای مرکزی آن 
سادات  را  مرکزی  اعضای شورای  تعداد  بیش‌ترین  می‌شود.  برجسته  بیش‌تر  حزب 
تشکیل می‌دادند. از این جهت به نظر من، بنا به تعبیر شما، برخی از ساداتی که با شهید 
مزاری مشکل داشتند، نیز عمدتاً مربوط به حزب حرکت بودند که کینۀشان نسبت به 

شهید مزاری، از کینۀ محسنی و اختلاف حزبی ناشی می‌شد.
استاد علیزاده مالستانی: موضوعات کتلوی و خونی و تباری کلیت نداشت؛ 
بلکه برخی از افراد از کتلۀ سادات محترم و جناب آیت‌الله محسنی، سعی می‌کردند 
امتیازات قومی و خانوادگی خود را در قالب دین و دین‌داری حفظ کنند و با رنگ 
و لعاب مذهب بر مردم دین‌دار مسلط باشند. شهید مزاری با استفادۀ ابزاری از دین 
مخالف بود و »اِنَّ اَکرَمَکمُ عِندَ اللهِ اَتقَیکمُ« برای وی یک اصل بود. کسانی که با چنین 

اصل، منافع خود را در معرض ضیاع می‌دیدند، با شهید مزاری مخالفت کردند.
هـ( تعیین رهبر در غیاب

 به دبیری حزب وحدت برگزیده شد؟
ً
برهانی: چطور شد که شهید مزاری غیابا

جعفری: آنچه از زبان استاد اکبری در خانۀ فرزندش آقا یحیی شنیدم، این بود که استاد 
اکبری می‌گفت همه مخالف رهبر شهید بودند و تمام نصری‌ها به من گفتند شما دبیر 
باشید؛ ما از شما حمایت می‌کنیم. استاد اکبری می‌گفت من گفتم من تنها کسی را که 
می‌توانم به او اعتماد کنم که او می‌تواند حزب را رهبری کند و مردم را متحد و یک‌پارچه 

گرداند، استاد مزاری است. این چنین بود که همه به دبیری ایشان رأی دادند.
جوادی: مطابق اساس‌نامۀ حزب، تمامی اعضای شورای مرکزی و دیگر مسئولینی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 119

که عضویت کنگرۀ سالانۀ حزب را داشتند، به‌خاطر تعیینات به بامیان فراخوانده شده 
برگزاری  از  ناگزیر  و حزب  بودند  و خارج جمع شده  داخل  از  اعضا  تمامی  بودند. 
کنگره بود؛ چون در غیر آن، اساس‌نامه نقض می‌شد و با توجه به مصارف، خطرات و 
دشواری راه‌ها و مصروفیت مسئولین در حوزه‌ها و جبهات، امکان تجمع دوباره بسیار 
نیز در راه بود؛ اما در بازگشت از مأموریتی که برای ادغام  مشکل بود. رهبر شهید 
دفاتر احزاب و فعال‌ساختن نمایندگی حزب وحدت در خارج داشتند، در مسیر راه با 
دشواری‌های زیادی برمی‌خورد و کاروان‌شان از هم می‌پاشد و خودشان چند ماه را در 
جاهای نامعلومی بین فراه و هلمند می‌ماند. در همین فاصله‌ای که ایشان گم بودند، 
شورای مرکزی در بامیان تشکیل جلسه داده، ایشان را دبیر کل حزب تعیین می‌کنند. 
اولین رئیس شورای مرکزی حزب وحدت به‌صورت موقت تا برگزاری کنگرۀ حزب، 
استاد اکبری بود و طبعاً برای بار دوم اعضای پاسداران کاندید نمی‌کردند و نوبت به 
این است که من مزاری را شایسته‌تر  اکبری  بر علاوه روایت استاد  بود.  سازمانی‌ها 
می‌دیدم و غیر از او کسی نمی‌توانست حزب را رهبری کند و چنین درکی هم علت 
عمده بود که از پاسداران غیر ایشان کسی دیگری مدعی رهبری نبودند. ایشان هم 
انگیزه نداشت. برخلاف بعضی  بار دیگر  این‌که دوره‌اش را تمام کرده بود،  بر علاوۀ 
تصورات یا برخی تعابیر در روایت از استاد اکبری، کسی مخالف رهبر شهید هم نبوده 
جز یک مورد پیشنهاد دیگر که پذیرفته نشده بود. شرایط در کشور هم به‌گونه‌ای بود که 
تحولات بسیار گسترده و دگرگونی عمیق و تغییرات وسیع در راه بود و رهبری شرایط 
بحران و گذر از بحران با ریاست حزب در درون هزاره‌جات بسیار فرق داشت. به هر 
صورت توافق کلی این می‌شود که سازمانی‌ها کاندیدشان را مشخص کنند، گرچند 
توسط آقای حکیمی استاد خلیلی در غیاب خودشان کاندید شده بوده؛ ولی به دلایلی 
از جمله بی‌رغبتی خود ایشان، جدی گرفته نمی‌شود و در نهایت بر سر دبیر کلی رهبر 
کاندید  ایشان  مقابل  در  را  خود  کسی  که  دلیلی  عمده‌ترین  می‌شود.  اجماع  شهید 
نمی‌کند، به نظرم این بوده که ایشان در راه تقویت و تحکیم وحدت در مسیر راه گم بود 
و فداکاری کرده بود و تا سرنوشت‌شان معلوم نمی‌شد، اخلاقاً غیر قابل قبول بود که 



120 / روایتی از خورشید

سمتی را که شایسته‌اش بود و حقش، کسی دیگر بگیرد. بر علاوه در آن شرایط دشوار 
و تشتت و نفاق دیرینه کسی توان و ظرفیت رهبری جریان نوپای وحدت را نداشت و 
در موفقیت و فداکاری و توانمندی رهبر شهید اجماع بود. هم‌چنین اعضای گروه‌های 
منحلۀ دیگر از میان سازمانی‌ها به رهبر شهید باور داشتند و خود سازمانی‌ها اخلاقاً 

خلاف آن رفتار نمی‌کردند؛ لذا به پیشنهاد آقای حکیمی توجه نشده بود.
سبحانی: در مورد این‌که چرا ایشان به‌عنوان رئیس شورای مرکزی انتخاب شد، 
می‌توانم این مطلب را به‌عنوان نشان لیاقت و قدردانی از ایشان از جانب شورای مرکزی 
بدانم؛ چون انتخاب در وقتی صورت گرفت که ایشان بعد از موفقیت در جمع‌آوری 
نمایندگی حزب وحدت در خارج از کشور،  افتتاح شورای  ایران و  دفاتر احزاب در 
با کاروانی از وسایل نظامی و فرهنگی، با پای پیاده، در مسیر هزاره‌جات بود. بعد از 
کمین‌خوردن کاروان ایشان، زنده و مرده‌بودن ایشان نامعلوم بود. شایعات در بعضی 
رسانه‌های ایران از جانب مخالفین پخش شده بود که ایشان شهید شده است. کاری 
که ایشان موفق بر انجام آن شده بود، برای حزب بسیار حیاتی بود و قبل از آن چندین 
هیأت که از داخل آمده بودند، موفق بر آن کار نشده بودند. البته در این موفقیت، نقش 
صادقی نیلی را نباید دست‌کم گرفت. او هم عضو این هیأت بود؛ اما این‌که در مقابل 
ایشان چه شخصیت‌هایی کاندید بود، از منابع پاسداران )در جزوۀ پس از سکوت آقای 
زاهدی( گفته شده که آقای اکبری و جناح پاسداران از ایشان حمایت کرده بوده. در 
داخل سازمان نصر، آقای عباس حکیمی و یک عده‌ای، اصرار بر آقای خلیلی داشته 
که با حمایت پاسداران و عده‌ای از اعضای نصر سابق از آقای مزاری، طرفداران خلیلی 

از مطرح کردن ایشان دست برداشتند.
وکیل سعادتی: بلی. تا حدودی اطلاع دارم. بعد از امضای میثاق وحدت، در 
اولین تعیینات حزب وحدت اسلامی افغانستان که فکر می‌کنم یک تعیینات اضطراری 
و موقت بود، شهید مزاری به‌عنوان مسئول کمیتۀ سیاسی انتخاب شد. در سال 1369 
وقتی‌که ایشان برای ادغام دفاتر احزاب منحله و ابلاغ حزب وحدت در رأس هیأتی به 
ایران سفر کرد، در واقع مسئولیت کمیتۀ سیاسی حزب وحدت را به عهده داشت. اولین 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 121

کنگرۀ سراسری حزب وحدت، در سال 1370 در غیاب شهید مزاری دایر شد. شهید 
مزاری زمانی که با یک کاروان کوچک، با امکانات فرهنگی از ایران عازم افغانستان بود، 
با کمین دشمن مواجه گردید و حدوداً شش ماه مفقودالاثر بود. هیچ‌کسی از سرنوشت 
ایشان اطلاع درستی نداشت. شایعۀ دست‌گیری ایشان منتشر شده بود. درست در 
همین زمان حزب وحدت اسلامی افغانستان در بامیان، اولین تعیینات رسمی خود را 
توسط اولین کنگرۀ سراسری، انجام داد. در این تعیینات تاریخی، شهید مزاری به‌عنوان 

رئیس شورای مرکزی یا دبیر کل حزب وحدت اسلامی افغانستان انتخاب شد.
فکر می‌کنم در آن زمان، هیچ‌یک از رهبران احزاب منحله، خودشان را به دبیر کلی 
یا ریاست شورای مرکزی حزب وحدت اسلامی افغانستان کاندیدا نکرده بودند. من 
داستان کنگرۀ سراسری حزب وحدت در سال 1370 و انتخاب شهید مزاری به‌حیث 
دبیر کل آن حزب را به طور خاص از آقایان خادم‌حسین ناطقی شفایی و محمد ناطقی 
از چهره‌های سازمان نصر و محمد اکبری از رهبران پاسداران جهاد پرسیده‌ام. البته 
روایت‌هایی که من از افراد حاضر در کنگره به یاد دارم، کمی متفاوت است. محمد 
ناطقی از اعضای شورای مرکزی سازمان نصر می‌گوید در این‌که مقام دبیر کلی حزب 
وحدت به سازمان نصر منحله تعلق بگیرد، اختلاف نظری نبود؛ اما در این‌که چه کسی 
از رهبران سازمان نصر به‌حیث دبیر کل انتخاب گردد، در میان خود اعضای سازمان 
نصر منحله اختلاف نظر وجود داشت. بر اساس روایت آقای محمد ناطقی، سازمان 
نصر منحله دو کاندید داشته است که هردو در جلسه حضور نداشته‌اند: یکی شهید 
مزاری و دیگری استاد خلیلی. آقای ناطقی می‌گوید بعد از بیست روز بحث، اعضای 
سازمان نصر منحله، به کاندیداتوری شهید مزاری موافقت کردند و بر این اساس همۀ 
انتخاب کردند.  به‌عنوان دبیر کل حزب  را  آرا شهید مزاری  اتفاق  به  اعضای کنگره 
آن‌گونه که آقای ناطقی روایت می‌کند، سایر احزاب منحله؛ ازجمله پاسداران جهاد 
برای دبیر کلی حزب وحدت، کاندیدا نداشتند. محمد اکبری که در آن زمان ریاست 
موقت حزب وحدت اسلامی افغانستان را به عهده داشته است، نیز خود را کاندید دبیر 

کلی نکرده بوده است.



122 / روایتی از خورشید

روایت محمد اکبری اما کمی متفاوت‌تر است. او می‌گوید در آن زمان سازمان 
نصر و پاسداران جهاد، از مجموع احزاب منحله، دارای نقش بیش‌تر بوده‌اند. به همین 
دلیل، این اجماع وجود داشته است که دو موقف برجسته به این دو جریان منحله 
تعلق بگیرد؛ »ریاست شورای مرکزی« و »ریاست شورای نمایندگی تهران«. قرار بوده 
است رئیس شورای نمایندگی تهران، در عین‌حال، سخنگوی حزب نیز باشد. البته به 
قول آقای اکبری در آن زمان تعبیر »دبیر کل« چندان رایج نبوده و در اساس‌نامۀ آن زمان 
نیز تعبیر دبیر کل وجود نداشته است. ایشان می‌گوید در آن زمان به‌عوض دبیر کل، 

تعبیر رئیس شورای مرکزی به کار می‌رفت.
بر اساس روایت آقای اکبری، اعضای مهم سازمان نصر، در انتخاب بین ریاست 
نظر  نمایندگی و سخنگویی، اختلاف  ریاست شورای  و  )دبیر کل(  شورای مرکزی 
داشته‌اند. عده‌ای از چهره‌های سازمان نصر، خواهان ریاست شورای مرکزی )دبیر 
ریاست  اما عدۀ دیگر خواهان  بوده است؛  کاندیدشان شهید مزاری  بوده‌اند و  کل( 
شورای نمایندگی و سخنگویی حزب بوده‌اند و کاندیدشان آقای خلیلی بوده است. 
آقای اکبری هم‌چنان قبول دارد که خودش برای ریاست شورای مرکزی )دبیر کلی( 
تشویق  را  ایشان  جهاد  پاسداران  اعضای  از  بعضی  که  هرچند  است؛  نبوده  کاندید 

می‌کرده‌اند.
به هر حال، شهید مزاری در حالی به‌عنوان دبیر کل حزب وحدت انتخاب شده 
است که از سرنوشتش اطلاع دقیقی وجود نداشته است. انتخاب شهید مزاری در 
البته سایر  و  نصر  اصلی سازمان  ایثار چهره‌های  و  اوج خودگذری  غیاب خودش، 

شخصیت‌های حاضر در کنگرۀ سراسری حزب را نشان می‌دهد.
سناتور شریفی: انتخاب شهید مزاری به رهبری حزب وحدت نه‌تنها در غیاب 
بود.  به‌شدت مطرح  ایشان  و کشته‌شدن  بر دست‌گیری  مبنی  بلکه شایعه‌هایی  بود؛ 
با  و  اقدام شایسته  در چنین حالتی، شورای مرکزی حزب وحدت اسلامی در یک 
نظرداشت منافع جهاد و مجاهدین، شهید مزاری را به‌حیث دبیر کل حزب وحدت 
اسلامی انتخاب نمودند. این انتخاب واقعاً یک گزینش شایسته و بایسته بود؛ زیرا 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 123

تنها  طوفان‌خیز،  و  متلاطم  شرایط  آن  در  که  می‌دانستند  مرکزی  شورای  اعضای 
عبدالعلی مزاری می‌تواند کشتی وحدت، حیثیت و حیات مردم شیعۀ افغانستان را از 
امواج سهمگین حوادث عبور دهد. کسی دیگر از اعضا، این توانایی را نداشت. بعد 
خداوند هم لطف نمود و مزاری زندۀ خود را به همرزمانش رسانیده و سکان حزب 
وحدت و رهبری مردم خود را به دست گرفت. واقعاً این تصمیم شورای مرکزی یک 

تصمیم تاریخی، صمیمانه و عادلانه بود.
استاد علیزاده مالستانی: شهید مزاری می‌گفت اگر مرکز حزب وحدت در بامیان 
باشد، هزاره را کسی نمی‌شناسد. به واقع هزاره در گرماگرم مقاومت حزب وحدت با 
حمایت بی‌دریغ مردم برای جهان شناسانده شد. اگر دفاع و مقاومت غرب کابل نبود، 
مردم هزاره همان اقلیتی بودند که نباید در تعیین سرنوشت مملکت نقش داشته باشند.
فیاض: بر اساس اساس‌نامۀ حزب وحدت، ریاست آن یک ساله بود و بعد از 
ریاست استاد اکبری در دورۀ اول، باید تعیینات انجام می‌شد. در تعیینات جدید، استاد 
فراوان  اصرار  مزاری  استاد  تعیین  روی  اکبری  استاد  پیشنهاد شد و شخص  مزاری 
داشت؛ بنابراین، شهید مزاری با این‌که در جلسه حضور نداشت، به ریاست برگزیده 
شد. اصولًا آن زمان موضوع رقابت و یارگیری‌ها وجود نداشت؛ همه چیز بر اساس 
رفاقت، صداقت و اخلاص انجام می‌شد که در این زمینه، به‌خاطر رفاقتی که بین استاد 

اکبری و استاد مزاری بود، استاد اکبری نقش عمده داشت.
استاد ناطقی: دلیلش در همان کنگرۀ سال 1370 برایم روشن شد. ما یک جمعی 
و  کابلی  آیت‌الله  فاضل،  عظام  آیات  کردیم:  حرکت  بامیان  به‌سوی  تهران  از  بزرگی 
آیت‌الله صالحی و تعداد زیادی از سران احزب هشت‌گانه از راه زابل به طرف هلمند 
حرکت کردیم و در موسی‌قلعۀ هلمند خبر رسید که در ارزگان جنگ و درگیری بین 
حاکم باغران مولوی عبدالواحد و کجران مرکزی صورت گرفته است و راه بسته است. 
من همراه آقای فیاض و جناب عمرانی، برادر آقای مرتضوی، به طرف ارزگان حرکت 
ایران برگشتند و ما  کردیم؛ ولی کاروان رهبران و آیات عظام از موسی‌قلعه به طرف 
خود را به بامیان رساندیم. مزاری با تعدادی از مجاهدین می‌خواستند از راه فراه به 



124 / روایتی از خورشید

از سرنوشت  بودیم که خبرهای ضد و نقیض  بامیان  بیایند. ما در  طرف هزاره‌جات 
ایشان می‌شنیدیم. خبرگزاری‌ها هم می‌گفتند که مزاری و با جمعی از همراهانش در 
مسیر راه دستگیر و یا کشته شده‌اند؛ ولی این خبرها تکذیب شد و اما هیچ خبری از 
سرنوشت‌شان نداشتیم. در بامیان بیست روز جلسات ما ادامه یافت و اختلاف بر سر 
دبیر کلی حزب وحدت بود. آقای اکبری می‌گفت معاونت استاد مزاری برایم احلی 
من العسل هست و این بی‌نهایت ناجوان‌مردی است که مزاری در میان دشت‌های فراه 
گم باشد و ما خود را دبیر کل نماییم. مرحوم سید عباس حکیمی پافشاری داشت که 
نامزد سازمان نصر استاد خلیلی می‌باشد. من و استاد محقق و دیگر دوستان این را 
قبول نداشتیم؛ ما می‌گفتیم که نامزد مزاری است. آیت‌الله بهشتی یک روز گفت ما در 
غم اختلاف شما نصری‌ها مانده‌ایم. استاد محقق گفت حاجی‌آقا نه‌تنها شما بلکه تمام 
مردم افغانستان در غم ما مانده‌اند. به هرصورت بین خود رأی‌گیری کردیم تنها استاد 
حکیمی رأی به دبیر کلی خلیلی داد و ما همه استاد مزاری را دبیر کل حزب وحدت 
پیشنهاد کردیم و این شد که مزاری به‌عنوان دبیر کل حزب در غیبت ایشان برگزیده شد.

و( انشعاب در حزب وحدت
استاد  مانند جناب  تأثیرگذار حزب،  و  از شخصیت‌های مهم  برخی  برهانی: چرا 

اکبری و سید ابوالحسن فاضل، علیه شهید مزاری موضع گرفتند و از حزب انشعاب 

کردند؟ به نظر شما مشکل از جانب شهید مزاری نبود؟

جوادی: شاید هر کسی روایتی داشته باشد و قطعاً روایت‌های گوناگونی که بعضاً 
در حد هتاکی، تهمت، تفسیق و توجیه جنایات و خیانت‌های علنی هم بوده تا هنوز 
شده و نشر گردیده است، از مجموع صحبت‌ها، مصاحبه‌ها و سخنرانی‌های منتقدین 
رهبر شهید در آن زمان که در کنار دولت استاد ربانی بودند، چند دلیل به‌دست می‌آید. 
آن‌ها رهبر شهید را به تک‌روی و عدم مشوره، به بهادادن به افسران و صاحب‌منصبان 
در  قومی،  گرایش‌های  به‌خاطر  به کمونیست‌ها  اعتماد  آن‌ها  قول  به  و  ارتش سابقه 
دولت  علیه  بر جنگ  اصرار  به  نیز  و  مالی حزب  امکانات  و  داشتن قدرت  انحصار 
ربانی و ائتلاف با حزب اسلامی متهم می‌کردند که به نظر من توجیهاتی بودند که مردم 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 125

نمی‌پذیرفتند؛ چون واقعیت نداشت. واقعیت‌ها را عام مردم هم در آن روزها درک کردند 
و تا بی‌نهایت برای حفظ وحدت و سنگرهای آن و دستاوردهایش فداکاری کردند و هم 
بعد از شهادت رهبر شهید فداکاری نمودند و تا هنوز نه‌تنها چیزی از عشق مردم کاسته 
نشده؛ بلکه جوشش عشق مردم شدیدتر و درک مردم از رهبر شهید و آرمان‌هایش 
عمیق‌تر و علمی‌تر شده است. اکثریت مطلق رقبا و دشمنان آن روز مزاری، امروز آن 

دیدگاه‌ها را خود نفی می‌کنند.
واقعیت این است که نگاه آدم‌ها و برداشت‌شان از قدرت و ساختار قدرت متفاوت 
فکر  خیلی‌ها  بودند.  ساختار  تغییر  پی  در  برخی  و  می‌شدند  مرعوب  برخی  که  بود 
می‌کردند همین که دولت آن‌ها را سهم می‌دهد، لطف می‌کند؛ چون این عده دولت را از 
خود و شراکت در آن را حق خود نمی‌دانستند. نگاه این‌ها به دولت نگاه مادون به بالا 
و مافوق بود و باز فکر می‌کردند که سهیم‌نشدن در دولت می‌تواند یک فرصت تاریخی 
را از ما بسوزاند و در قطب‌بندی‌های قدرت هم گمان می‌کردند حکومت استاد ربانی 

پایان سلطۀ قومی پشتون‌ها و بهشت جاویدان غیر پشتون‌ها است.
از دید رهبر شهید اما بخشش منصب و چوکی از سوی دولت ربانی و لطف آن به 
مردم ما، نه‌تنها نعمت نبود؛ بلکه دهن‌کجی و توهین بود. او فکر می‌کرد که تعداد کرسی 
کم و یا زیاد در دولت داشتن اهمیتی ندارد؛ بلکه حضور مردم ما در حلقۀ تصمیم‌گیری 
مهم است و از دید او دولت چیزی غیر از نهاد ساخته و پرداختۀ خود ما نباید باشد و 
دولت هرگز نه بخشنده باشد که فردا پس‌گیرنده هم باشد و نه مافوق؛ بلکه دولت حق 
ما است و نهاد ساختۀ خود ما و حضور ما در آن بر اساس تصمیم خود ما باشد. رهبر 
شهید دولت ربانی و پیشکش‌هایش را یک فرصت نمی‌دید؛ بلکه تغییر نگاه‌ها را نسبت 
به سیاست، ساختار دولت و نظام و مردمان کشور یک آرزو و هدف می‌دانست و از دید 
ایشان کسی عاشق قیافۀ کسی نبود و نباید دولت و جامعه را خط‌کشی کرده به این سو 
و آن سوی خط تقسیم کنیم. تاریخ را به قضاوتش واگذاریم و آینده را بر مبنای دولت- 

ملت مدرن و هم‌سرنوشت و با حقوق برابر بسازیم.
رهبر شهید سهم در دولت را می‌خواست؛ اما نه از طریق بخشش و لطف؛ بلکه با 



126 / روایتی از خورشید

میکانیزم شراکت در تصمیم‌گیری و حق و تساوی شهروندی. رهبر شهید ضد تاجیک 
نبود و ضد پشتون هم نبود؛ بلکه مشارکت اقوام را در ساختار می‌خواست و مشارکت 
به‌معنای نفی سلطۀ تاریخی پشتون بود؛ همان‌گونه که نفی انحصارگرایی فعلی تاجیک 

را هم دربرداشت؛ مگر این منطق درست درک نمی‌شد و تازه کم‌کم درک می‌شود.
رقابت دولت‌های پیرامون ما در افغانستان هم موجب شد که بخشی از ما به تبع 
آن بازی‌ها، در قطب دولت ربانی قرار بگیریم و با جانب دیگر خصومت نشان دهیم؛ 
ولی رهبر شهید خصومت و دوستی با هیچ‌کدام از این قطب‌ها نداشت؛ بلکه بسیار 
به زبان ساده و صریح و باورمندانه می‌گفت هرکس حرف ما را درک کند و حق مارا 
بشناسد، با او هستیم. حرف رهبر شهید انسانی و همگانی‌شدن سیاست بود و حقی 

که می‌خواست، تساوی حقوق شهروندی بود.
با تأسف موضوعات تبار و قبیله در درون حزب وحدت هم به تبع سیاست‌های 
باز کرد و وجود افسران و  پیرامون ریشه گرفت و مثل یک زخم چرکین دهان  دول 
سر  گرفته  بهانه  عده‌ای  را  حزب  قوت‌های  صفوف  در  سابق  نظام  سیاست‌مداران 
شورش کردند. به طور واضح کتله‌ای از سادات که در حزب وحدت تعداد زیادی و در 
موقعیت‌های حساسی هم بودند، رهبری شهید را به‌دلیل نخوت و تکبری که متأسفانه 
ریشه در فرهنگ و سنت‌های حاکم بر جامعۀ شیعه دارد، تحمل نمی‌توانستند؛ ولی 
داخل چرخۀ رهبری حزب شده  ایران  از  بی‌زحمت  و  اکثراً مفت  آن‌که  به‌دلیل  خود 
بودند و ریشۀ مردمی نداشتند و کاری نمی‌توانستند، استاد اکبری را فریب داده وسیلۀ 
رسیدن به مقاصدشان ساختند. استاد اکبری خود در صحبت‌های خصوصی با من از 
بدنیتی‌های آن‌ها و بعداً حتی از کج‌روی‌های‌شان با خودش شکایت داشت. هم‌چنین 
ایشان در صحبت‌های خصوصی‌اش از بدرفتاری بعضی از کسانی که در کنار رهبر 

شهید بودند، با خودش بسیار شکایت دارد.
آقای اسدی از علمای ورس که از قریۀ استاد اکبری است، می‌گوید من از ایران 
به کابل آمدم و نامه‌ای از سوی تعداد زیادی از علمای مقیم قم که دوستان استاد 
اکبری بودند، برای‌شان آوردم. آن‌ها به استاد توصیه کرده بودند که با مزاری مخالفت 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 127

نکند و به صلاح مردم و شخص خودش مخالفت نیست. استاد نامه را خواند و گفت 
من نه خود را شایسته‌تر از مزاری می‌دانم و نه مخالفت را به صلاح و می‌خواهم از 
پشتش راه بروم؛ ولی فلانی‌ها مرا حتی در پشت سر مزاری هم نمی‌گذارند و خوش 

ندارند.
روایت آقای اسدی را به عبارت دیگر خودم هم از ایشان شنیدم؛ در زمانی که 
من و ایشان با هم وکیل مردم بامیان در شورای ملی بودیم، دوبار ایشان با من بسیار 
مفصل در مورد گذشته‌ها صحبت کرد: یک‌بار زمانی که ایشان و دوستانش از کنار 
استاد ربانی، عبدالله، قانونی و برادران مسعود جدا شده در تیم انتخاباتی کرزی )دورۀ 
دوم کرزی( پیوستند، به‌عنوان درد دل که چگونه سی سال باورهایش را تغییر داده و 
پس از سی سال مبارزه بر اساس همان باورها به جبهۀ پشتون‌ها پیوسته است، در این 
صحبت من تنها بودم و ایشان از مخالفت خود با رهبر شهید به‌عنوان اشتباه بزرگی 
که به علت شیطنت و منافقت عده‌ای )به قول ایشان( ناگزیر از آن بود، یاد کرد و بار 
دیگر من و حاج انصاری ورس با هم در دفتر ایشان بودیم و ایشان از نوشتن خاطراتش 
این صحبت هم قضایای  در  بدانم.  را  نظر شما  و گفت که می‌خواهم  صحبت کرد 
انشعابش از حزب وحدت را شبیه همان صحبت قبلی نمودند. ایشان قضیۀ تظاهرات 
مردمی بالای خانه‌اش و پرتاپ نارنجک و کشته‌شدن مرحوم فصیحی را سازمان‌یافته 
از سوی همان اطرافیان رهبر شهید علیه خود می‌داند و نتیجه‌گیری می‌کند که مجبوراً 

به دام عده‌ای و روند مخالفت با مزاری افتادم.
هم  درستی‌اش  فرض  بر  اما  باشد؛  نادرست  یا  و  درست  چقدر  توجیهات  این 
اعمال آقای اکبری را توجیه نمی‌تواند و اشتباه آقای اکبری بزرگ‌تر از آن است که با 
بدرفتاری‌های یکی دو کس اطرافیان رهبر شهید مقایسه شود و البته جدایی کسان 
دیگری چون مرحوم سید ابوالحسن فاضل و دیگر هم‌دستانش دور از انتظار نبود. آن‌ها 
به‌شدت و خارج از منطق دینی و مذهبی، مسائل خونی و تباری را دنبال می‌کردند. 
برادر فاضل، آقای مصطفوی، از جانب محسنی بر سر او کار می‌کرد؛ حکومت ربانی 
به آن‌ها بها داده موقف و منصب می‌داد و البته از بیرون کشور هم تقویت می‌شدند.



128 / روایتی از خورشید

قسمت آخر سؤال شما که گفته‌اید: مشکل از جانب رهبر شهید نبود؟

چرا بود، اصلًا از دید آن عده که در معادلات کلان آن‌گونه بودند و آن‌گونه فکر می‌کردند 
و بعضاً هیچ نخواستند اندیشه‌ها و آرمان‌های رهبر شهید را بفهمند و بعضی بعد از 
بیست سال تازه توان درک ایده‌های رهبر شهید را پیدا کرده‌اند، آن زمان خود رهبر 
شهید مشکل‌شان بود و بارها خواستند از سر راه بردارند. مشکل از طرف رهبر شهید، 
نفس بودنش و آن‌گونه اندیشیدنش بود. اندیشۀ رهبر شهید هنوز در این مملکت برای 
عدۀ زیادی مشکل‌ساز است. البته ادعای معصومیت رهبر شهید و یا پاک و بی‌تقصیر 
بودن اطرافیان ایشان هم غلط و اشتباه محض است؛ اما بدون شک اشتباهات در 

حدی نبود که گناهان بزرگ این عده را توجیه و تطهیر نماید.
سبحانی: پاسخ به این سؤال بسیار مهم است و اگر پاسخ درست به این سؤال داده 
شود، راه برای اتحاد دوبارۀ مردم ما باز می‌شود؛ چون با شناخت آسیب‌ها، از افتادن 
دوباره به آن جلوگیری می‌شود. برای این‌که به این پرسش پاسخ داده شود، باید تمام 
ابعاد قضیه مورد بررسی قرار گیرد. من سال‌ها است که دنبال درک علل این روآوری 
دوبارۀ یک عده به تفرقه و اختلاف هستم و با عوامل رده‌اول این قضیه بوده‌ام. سال 94 
در مراسم ختم استاد عرفانی در کابل، به‌حسب اتفاق، با آقای محمد اکبری هم‌سفره 
باز کردم و گفتم: در این روزها همه در مراسم  شدم. در آن مجلس، سر صحبت را 
تشکیل حزب وحدت  در  را شرکت  آن‌ها  از خدمات  یکی  بزرگداشت شخصیت‌ها، 
می‌گویند. سؤالی که تا هنوز کسی به آن پاسخ نداده، این است که درهم‌شکنندۀ این 
حزب چه کسانی‌اند؟ و رو به آقای اکبری کرده گفتم: شما در ردیف اول چنین کسان 
به‌حساب می‌آیید. آقای اکبری چون مرا نمی‌شناخت، به‌سوی من نگاه معناداری کرد 
و آقای محب‌علی شریفی )داماد آقای عرفانی( مرا به ایشان معرفی کرد. بعد از آن 
آقای اکبری در جوابم گفت: من حاضرم در این مورد با شما صحبت کنم؛ به شرط 
این‌که شما بی‌طرفانه و بدون پیش‌داوری، قضیه را دنبال کنید. متأسفانه تا هنوز توفیق 
گفت‌وگو با ایشان در این مورد را پیدا نکرده‌ام و آرزویم این است که بتوانم در این کار، 
موفق شوم. اما به نظر من، عوامل مختلفی در این جدایی دخیل‌اند که به طور خلاصه 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 129

چنین است: عوامل داخلی شیعی، عامل عمده افراد و یا دسته‌ای از حزب حرکت به 
رهبری محسنی است. این حزب، بعد از این‌که وحدت را قبول نکرد، علیه این حزب 
برنامه‌ریزی را شروع کرد تا جلو موفقیت آن را بگیرد. از جمله قتل و ترور امثال شهید 
به  را  این قتل  بود که  این  برنامه  بین حزب؛ چون  ایجاد اختلاف  برای  نیلی  صادقی 
گردن بچه‌های نصر بیندازد. اما این‌گونه کارها با شناسایی و دست‌گیری قاتلان شهید 
صادقی به ثمر نرسید. همین‌طور ذهنیت خراب دادن به پاکستان و گروه‌های افغانی 
مقیم پاکستان نسبت به حزب وحدت و دشمن‌تراشی برای این حزب. جناب آقای 
بلاغی غزنوی چنین می‌گوید: ما همراه استاد خلیلی در بارۀ تشکیل دولت موقت در 
حال مذاکره بودیم؛ اما آن‌ها با همکاری پاکستان، عربستان و آمریکا ما را نادیده گرفتند 
و بدون حضور ما دولت موقت را تشکیل دادند. ما با حزب حرکت به توافق رسیدیم 
که بدون هم جداگانه مذاکره نکنیم و از حق خود کوتاه نیاییم. روزی، رئیس اطلاعات 
پاکستان در دفتر حزب آمد ناباورانه دوید دامن استاد خلیلی را گرفت و گفت: شما 
همین دفعه کوتاه بیایید و علیه این دولت موضع نگیرید، ما قول می‌دهیم تمام کوتاهی 
که در طول جهاد در حق شما  شده است را جبران کنیم. استاد خلیلی گفت: این 
خیانت به مردم من است و من نمی‌توانم چنین قولی به شما بدهم. این شخص رفت 
فردای آن روز دوباره این شخص آمده بود و سید جاوید و محسنی هم در جلسه بودند، 
دوباره پاکستانی خواسته‌اش را تکرار کرد که کوتاه بیایید و دولت موقت را به رسمیت 
بشناسید. آقای خلیلی گفت: ما نمی‌توانیم این دولت را قبول کنیم. آن شخص رو کرد 
به شیخ آصف محسنی و جاوید که شما نظر تان چیست؟ جاوید جواب داد: نظر ما 
و خلیلی یکی است. آن شخص بسیار ناراحت شد و گفت: شما نبودید که می‌گفتید 
حزب وحدت ضد شما است و عوامل ایران است. حالا چطور با آن موافق شده‌اید؟ 
فردای همان روز آقای محسنی، برخلاف توافق قبلی، یک‌طرفه اعلان کرد که ما به 
حق خود رسیده‌ایم. این دوگونه رفتار کردن حزب حرکت، نشان می‌دهد که همیشه 
دنبال تخریب حزب بوده و برای ایجاد اختلاف در داخل حزب  فعال بوده که آقای 
جاوید در نوشته‌ای که در سایت جمهوری خراسان در مورد شهید مزاری ارائه کرده، 



130 / روایتی از خورشید

از  انتخابات سال 73 واسطۀ رساندن پول  قبول کرده که ما برای پیروزی اکبری در 
امنیت ملی بودیم؛ بنابراین، در این‌که حزب حرکت در تنش داخل حزب وحدت نقش 
داشته، جای شک وجود ندارد. در داخل حزب هم ابتدا موضوع سادات و غیر سادات 
را دامن زدند. ساداتی که در حزب وحدت بودند، هم دودسته بودند: ساداتی که قبلًا 
در سازمان نصر بودند و ساداتی که در احزاب دیگر بودند. این‌ها )ساداتی که قبلًا در 
شورا و... بودند( تلاش کردند روحیۀ تفاخر قومی را در سادات نصری زنده نمودند؛ 
به قسمی که اکثر سادات غیر سازمانی، مخالف شهید مزاری شدند. سادات سازمانی 
هم وسوسه را شروع کردند؛ اما اکثریت‌شان را نتوانستند از شهید مزاری جدا کنند؛ اما 
بدون تأثیر هم نبودند. تعدادی از قشر سادات وقتی به این نتیجه رسیدند که باید مزاری 
را از دبیری حزب بردارند، با هم بررسی کردند و به این نتیجه رسیدند که تنها کسی که 
می‌تواند در مقابل شهید مزاری بایستد، استاد اکبری است؛ لذا شروع کردند تا استاد 
اکبری را نسبت به استاد مزاری بدبین کنند. برای این کار زنده‌کردن خاطرات نصر و 
پاسدار، بهترین وسیله بود. استاد اکبری و اکثریت رفقای پاسدارش، فریب این حیله 
را خوردند. البته بعضی افرادی که در اطراف شهید مزاری بعد از ورود استاد به کابل، 
حضور پیدا کردند و استاد به جهت استفاده از آن‌ها به نفع جریان عدالت‌خواهی برای 
آن‌ها موقعیت داد، این حضور زمینۀ اتهام‌زدن به استاد را فراهم کرد که او از خط اسلام 
به‌سوی قوم‌گرایی عدول کرده است. اما عوامل خارجی، نقش پاکستان و عربستان را 
نباید دست‌کم گرفت؛ به‌خصوص بعد از حضور قدرتمند حزب در صحنه‌های سیاسی 
و نظامی. این‌ها اول در جنگ با حزب، با تشویق، گروه‌ها را با خود هم‌سو نمودند؛ 
ایجاد  برخاستند که در داخل حزب اختلاف  به حمایت کسانی  از شکست  بعد  اما 
کنند. چیزی که عجیب است، دخالت دولت ایران در این پروژه است. این‌ها هم در 
صدد ایجاد اختلاف و روی کارآوردن افراد ضعیف در رهبری حزب برآمدند. این‌ها 
مجموعه عوامل جدایی این جماعت‌اند. البته اکبری بعد از شهادت استاد مزاری و 
کنار زده‌شدنش توسط همان‌ها که او را علیه رهبر شهید تحریک کرده بودند، متوجه 

قضیه شد؛ اما دیر شده بود.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 131

این‌که گفتید شهید مزاری را مقصر می‌دانید؟ من هیچ‌وقت به این عقیده نبوده‌ام و 
نیستم که شهید مزاری، معصوم از خطا و اشتباه است. اشتباه از کسانی که در مصدر 
گاهانه  آ این عقیده‌ام که شهید مزاری هیچ‌گاه  بر  اما  امر طبیعی است؛  کاراند، یک 
گاهانه در مسیری که مردم را از هدف‌شان دور کند، قدم  به مردمش خیانت نکرد و آ
گاهانه در مسیر اختلاف  برنداشته است. اما متأسفانه در حزب وحدت کسانی بودند که آ
و تفرقه قدم برداشته و برخلاف جهت اتحاد اقدام کردند! این‌ها سرانجام کار را به جایی 
رساندند که دیگر احساس کردند نمی‌توانند با شهید مزاری کار کنند. به‌نظر می‌رسد 
به مقام و منصب،  امید رسیدن  به  این‌ها  اما  اینان بسیار مدارا کرد؛  با  شهید مزاری 
از حزب جدا شدند. در حقیقت در جدایی این‌ها عوامل خارجی، مثل دخالت‌های 
حلقاتی از ایران و شورای نظار، دخالت داشتند. برای این‌که رفتار این‌گونه افراد خوب 
درک شود، حکایتی را نقل می‌کنم. آقای یوسف عارفی از زبان آقای ضیایی مرحوم، 
که از طلاب جامعه المصطفی و از مردم شولگر و غیر هزاره بود، نقل می‌کرد که ایشان 
می‌گفت: در سال72 آقای حسین عالمی از داخل آمد، ما چون از جبهۀ متحد بودیم، 
دیدن ایشان رفتیم. این زمانی بود که آقای مرتضوی در سخنرانی‌هایش در چندین مورد 
علیه شهید مزاری موضع گرفته و گفته بود که او کمونیست‌ها را روی کار آورده و جنرال 
خداداد کمونیست را وزیر معرفی کرده است. آقای عالمی گفته بود: انسان باید وجدان 
داشته باشد؛ همین سید مرتضوی از جمله کسانی بود که در شورای مرکزی اصرار 
داشت که خداداد به‌عنوان وزیر معرفی شود. آقای مزاری ساکت بود. وقتی اکثریت 
تصویب کردند، شهید مزاری گفت: چون اکثریت نظرشان این است، من هم قبول 
دارم. از این حکایت این مطلب به‌دست می‌آید که مخالفین شهید مزاری هدف‌شان 
کوبیدن او بود و هیچ معیاری برای‌شان وجود نداشت. چیزی را که خودشان تصویب 
می‌کردند، فردا علیه آن به‌خاطر مخالفت با شهید مزاری موضع می‌گرفتند. یک عده 
از مخالفین شهید مزاری از این قبیل افراد بودند؛ اما یک عدۀ دیگر نظرشان این بود 
که شهید مزاری بسیار بلندپرواز است. از ربانی حق می‌خواهد و آن‌هم حق کامل. ما 
چون اقلیت هستیم، لازم نیست بلندپروازی کنیم؛ بلکه باید به کم قانع باشیم. هرچه 



132 / روایتی از خورشید

ربانی و مسعود به ما داد، نباید اعتراض کنیم. این‌ها به این خودباوری نرسیده بودند. 
موضع‌گیری شهید مزاری را درک نمی‌کردند؛ بنابراین، در جدایی این‌ها از جانب شهید 

مزاری کدام کوتاهی و تقصیری به‌نظر نمی‌رسد.
اندک  بسیار  مورد  این  در  من  اطلاعات  است.  سختی  سؤال  سعادتی:  وکیل 
است. بنیاد اختلاف شاید بازگشت به ریشه‌ها باشد. آقای اکبری و هم‌فکرانش که به 
منحلۀ پاسداران جهاد و منحله‌های دیگر تعلق داشتند، تلاش کردند تا رهبری حزب 
وحدت اسلامی افغانستان را از آقای مزاری بگیرند و آن‌گونه که خود و هم‌فکرانش 
می‌خواستند، عمل کنند. برخی از تحلیل‌گران باور دارند که نصر و پاسدار و احزاب 
دیگری که به نحوی از یکی آن‌ها حمایت می‌کرده‌اند، همواره در درون حزب وحدت 
زنده بوده‌اند. به باور این تحلیل‌گران، زمانی که شورای نظار و اتحاد اسلامی سیاف در 
غرب کابل بر مواضع حزب وحدت حمله کردند و به‌دنبال آن زمانی که مقاومت غرب 
کابل شکل گرفت، شورای نظار تلاش کرد تا از طریق دوستانش، شهید مزاری را از 
دبیر کلی حزب کنار بزند. در این رابطه، سرمایه‌گذاری‌های زیادی صورت گرفت. 
با  نزدیک  رابطۀ  زمان،  آن  در  اکبری  محمد  به  نزدیک  از چهره‌های  کاظمی،  آقای 
احمدشاه مسعود برقرار کرده بود. شواهدی وجود دارد که برخی از سیاست‌های شهید 
مزاری، ایرانی‌ها را نیز ناراضی کرده بود. مسعود بیش از هر زمان دیگر در آن زمان مورد 
حمایت ایران بود. به‌نظر می‌رسد ایرانی‌ها نیز تلاش کردند تا در درون حزب وحدت 
چهره‌هایی، مانند اکبری و فاضل، را با شورای نظار نزدیک سازد. تلاش شورای نظار 
در مورد کنار زدن آقای مزاری از دبیر کلی حزب وحدت اگرچه به واقعیت تبدیل نشد؛ 
اما نتیجۀ آن سرمایه‌گذاری‌های سیاسی، حزب وحدت را سرانجام با انشعاب روبه‌رو 

ساخت. البته در کنار این، اختلاف نظرهای دیگری هم بوده است.
این‌که پرسیدید به‌نظر شما مشکل از جانب شهید مزاری نبود؟ باید عرض کنم 
که لایه‌های زیرین حوادث از چشم من پنهان است. من حقیقتاً نمی‌دانم که در پشت 
ببینیم،  می‌توانیم  ما  آنچه  اساس  بر  اما  است؛  بوده  نهفته  سیاست‌هایی  چه  رفتارها 
اثر رأی‌گیری  از جانب شهید مزاری مشکلی وجود نداشته است. شهید مزاری در 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 133

به‌صورت قانونی دبیر کل حزب انتخاب شد و آقای اکبری به‌عنوان فرد شماره دو مطرح 
بود. آقای فاضل نیز جایگاه بلندی داشت. حزب وحدت نیز بیش از هر زمان دیگر، در 
برابر آن همه طوفان حوادث، به یکپارچگی و استحکام درونی نیاز داشت. تا جایی که 
می‌دانم آقای اکبری نیز یکی از دلایل اختلاف خود با شهید مزاری را نوع رابطۀ آن شهید 
با آقای مسعود و ائتلافش با آقای حکمتیار عنوان می‌کند؛ موضوعی که از دید من به 
مسعود برمی‌گردد نه به مزاری. مزاری پیش از آن‌که با حکمتیار ائتلاف کند، با مسعود 
پیمان ائتلاف بست؛ اما این مسعود و ربانی بودند که در مقام دو چهرۀ تعیین‌کننده در 
دولت مجاهدین، عملًا از پذیرش دو خواست محوری هزاره‌ها، یعنی رسمیت‌یافتن 
مذهب جعفری و مشارکت سیاسی، خودداری کردند. ائتلاف شهید مزاری با مجددی، 
حکمتیار و دوستم به‌مثابۀ گروه‌های سیاسی ناراضی از دولت مجاهدین، بیش‌تر به‌دلیل 
ویژگی‌های اپوزیسیونی آن گروه‌ها بود. آن جملۀ معروف شهید مزاری که می‌گفت: 
»من وحدت ملی را در افغانستان یک اصل می‌دانم«، نشان می‌دهد که شهید مزاری 

تمام سیاست‌هایش را بر مبنای وحدت ملی عیار می‌کرده است.
یکی از اهداف مهم شهید مزاری از ائتلاف با سه جریان سیاسی )دو گروه قومی( آن 
زمان، حزب اسلامی، جبهۀ ملی نجات و جبنش ملی اسلامی افغانستان، نزدیک‌کردن 
اقوام این کشور و پایین‌آوردن فتیلۀ خصومت‌های خونی و نژادی بود. این موضوع در 
صحبت‌های شهید مزاری به‌روشنی بیان‌شده است. شهید مزاری بارها می‌گفت که 
من عاشق قیافۀ هیچ‌کسی نیستم. هر کسی حق مردم را بدهد، دستش را می‌فشارم. 
من وحدت ملی را در افغانستان یک اصل می‌دانم. از این جهت من فکر می‌کنم که 
حزب وحدت اسلامی افغانستان تحت تأثیر قدرت‌طلبی‌های شخصی برخی از افراد و 
زنده‌شدن دوبارۀ گرایش به احزاب منحله از یک‌سو و فعالیت سیاسی شورای نظار در 

درون حزب وحدت از سوی دیگر به انشعاب گرایید.
سناتور شریفی: انشعاب در حزب وحدت متأسفانه بسیار اثرات مخرب و ناگوار 
داشت. به نظر من، دو عامل عمده وجود داشت تا حزب وحدت دچار انشعاب گردد: 

عامل بیرونی و عامل درونی.



134 / روایتی از خورشید

عربستان  و  پاکستان  ایران،  مانند  بیرونی: حساسیت کشورهای همسایه  عامل 
سعودی بود. جمهوری اسلامی ایران به این جهت که حزب وحدت یگانه حزب شیعی 
بود که بدون مشورت مقامات ایران و در داخل کشور به وجود آمد. شهید مزاری هیچ 
جایگاهی برای نمایندۀ آیت‌الله خامنه‌ای در افغانستان در حزب نگذاشت. وقتی که 
آقای ابراهیمی، نمایندۀ ولی فقیه، از شهید مزاری اعتراضاً سؤال نموده بود که در حزب 
وحدت جایگاه نمایندۀ ولی فقیه خالی است، شهید مزاری با صراحت آقای ابراهیمی 
را جواب داده بود که ولی فقیه در تشکیلات احزاب سیاسی افغانستان جایگاه ندارد. 
درست است که شیعیان افغانستان در مسائل فقهی مقلد مراجع ایران و عراق‌اند؛ اما 
از  ایران  مقامات  ناراحتی  دیگر  موضوع  نیست.  قبول  قابل  هرگز  سیاسی  وابستگی 
شخص استاد مزاری این بود که ایشان از مرجعیت حضرت آیت‌الله العظمی محقق 
کابلی حمایت جدی کرد. جا افتادن مرجعیت حضرت آیت‌الله محقق کابلی باعث شد 

که مرجعیت از انحصار برآید.
حساسیت پاکستانی‌ها هم به‌خاطر این بود که احزاب مقیم پیشاور نتوانسته بودند 
یک اتحاد فراگیر تشکیل دهند و یکی از ولایات جنوب کشور را آزاد و مرکز حکومت 
موقت قرار دهند. اما حزب وحدت بعد از اتحاد، بامیان را آزاد کرد و مرکزیت خود را 
در شهر باستانی بامیان مستقر ساخت و این در حقیقت تحقیری بود برای پاکستان و 
احزاب هفت‌گانۀ مقیم پیشاور. همسایه‌ها می‌دانستند که این موفقیت کلان، برخاسته 
از طرح و اندیشۀ مزاری است. از طرفی، سعودی‌ها هم حزب وحدت را یک حزب 
شیعی تحت حمایت ایران می‌پنداشتند و با رشد آن مخالفت می‌نمودند؛ لذا در صدد 

تضعیف، پراکندگی و ایجاد اختلاف در درون حزب وحدت شدند.
عامل درونی: عامل درونی بی‌ارتباط با عامل بیرونی نبود. استاد اکبری، آیت‌الله 
فاضل، سید رحمت‌الله مرتضوی، سید حسین عالمی بلخی و سید مصطفی کاظمی، 
کسانی بودند که مورد اعتماد آقای ابراهیمی، نمایندۀ آیت‌الله خامنه‌ای، قرار داشتند و 
این‌ها با آیت‌الله محسنی، سید جاوید، سید هادی و سید حسین انوری افرادی بودند 
که دوست صادق و مورد اعتماد آمر صاحب احمدشاه مسعود بودند. حکومت آقای 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 135

ربانی هم حکومتی بود که جمهوری اسلامی ایران از آن کاملًا حمایت می‌کرد. انشعاب 
استاد اکبری و آیت‌الله ابوالحسن فاضل از حزب وحدت و پیوستن به شورای نظار هم 
در همین روابط قابل تعریف است. استدلال استاد اکبری این بود که در گذشته قدرت 
در انحصار پشتون‌ها بوده، اکنون قدرت به تاجیک‌ها جا عوض نموده است؛ بنابراین، 
باید هزاره‌ها و شیعه‌ها از حکومت آقای ربانی تاجیک‌تبار حمایت نمایند. استاد مزاری 
اما معتقد بود که انحصار از سوی هر کسی و هر قومی که اعمال شود، مذموم است. 
استبداد و انحصار گذشتۀ پشتون‌ها باعث مشروعیت انحصار و استبداد تاجیک‌ها 
نمی‌شود! باید با انحصار مبارزه شود. شهید مزاری تمام تلاش و کوشش‌اش در سه 

چیز خلاصه می‌شد:
1. عادلانه‌شدن مناسبات قدرت؛
2. رسمیت‌یافتن مذهب جعفری؛

3. مشارکت شیعه‌ها در قدرت و تصمیم‌گیری‌های کلان کشور.
خواستی که هرگز از طرف حکومت استاد ربانی و آمر مسعود به آن وقعی نهاده 
نشد. این تفاوت دیدگاه یکی از عوامل انشعاب حزب وحدت در 23 سنبله 1373 شد.
مسعود و ربانی می‌خواستند که شیعه‌ها و هزاره‌ها به‌عنوان یک کپسول تقویتی و 
مصرفی در کنارشان باشند، نه به‌عنوان قدرت مستقل و با حق و حقوق تعریف‌شده! 
آیت‌الله محسنی و اعضای شورای مرکزی‌اش از اول در کنار مسعود و ربانی رفتند و 
تهاجم افشار را سازمان‌دهی کردند. استاد اکبری و آیت‌الله فاضل فراکسیونی در درون 
حزب وحدت تشکیل دادند و کوشیدند تا استاد مزاری را از رهبری حزب کنار بزنند؛ 
لذا شعار اکثریت در حزب وحدت را سر دادند و خواهان برگزاری انتخابات در رهبری 
حزب وحدت شدند. مسعود هم بسیار دلبستۀ این انتخابات بود. او کاملًا به شعارهای 
دوستانش باورمند شده بود که توسط انتخابات مزاری را کنار می‌زند. آقای اکبری رهبر 
حزب وحدت می‌شود و بدین‌گونه حزب وحدت با تمام نیرو و امکاناتش در اختیار 
شورای نظار قرار می‌گیرد. روی این محاسبه انتخابات برگزار شد و در نتیجه شهید 
مزاری با حمایت و رأی اکثریت اعضا به‌حیث دبیر کل حزب وحدت مجدداً برگزیده 



136 / روایتی از خورشید

شد. این تیر از کمان مسعود به خطا رفت و تیر دیگر و آخرین تیر را در تیرکش گذاشت 
و آن کودتای نظامی علیه شهید مزاری بود: رخداد 23 سنبله در حقیقت شکست کودتا 
بود. با رفتن استاد اکبری از غرب کابل و پیوستن او به مسعود، حزب وحدت دچار 

انشعاب شد و متأسفانه این انشعاب خسارات غیر قابل جبرانی را به‌وجود آورد.
استاد علیزاده مالستانی: آنان در حزب وحدت برای خود جایگاه نمی دیدند؛ 
بنابراین، توقعی که داشتند، برآورده نمی‌شد. فلسفۀ تشکیل حزب وحدت، استقلال 
هزاره‌ها و نفی هرگونه امتیازطلبی‌های بی‌مورد بود. خواست آن‌هایی که از جاهای دیگر 

آب می‌خوردند، در حزب وحدت برآورده نمی‌شد، انشعاب کردند.
از طرف شهید مزاری هیچ‌گونه مشکلی وجود نداشت. حزب وحدت در انحصار 
شخص خاصی نبود. فقط رقبا خود را حقیر احساس می‌کردند و جایگاه برای خود 

نمی‌دیدند.
فیاض: در قضیۀ انشعاب، عوامل مختلف داخلی و بیرونی نقش داشت. حزب 
وحدت در بامیان، حزب یک‌پارچه بود که اعضای شورای مرکزی آن، جهادی و از 
روی اخلاص و اعتماد کار می‌کردند؛ اما شرایط کابل فرق می‌کرد. اوضاع سیاسی و 
اجتماعی در هر روز تغییر کرده، واکنش لازم را ایجاب می‌کرد. در این شرایط، شهید 
بازیافته بود. او بر اساس مصالح  مزاری خوب درخشیده و جایگاه مناسب خود را 
بزرگ مردمش، مواضعی را در پیش گرفته بود که با شعارها و نوع نگرش قبلی او 180 
درجه تغییر داشت. شعار مذهبی صرف دیگر با تأمین منافع مردم هزاره گره خورده بود. 
در معرفی وزرا باید برخلاف سوابق قبلی و فکری طرف، موضوع شایستگی و تخصص 
وی را در نظر می‌گرفت. برای تحکیم پایگاه مردمی حزب، باید جذب حداکثری را در 
پیش می‌گرفت. تازه در شرایط جنگی کابل، نظامیان مختلف شهری و غیر شهری با 

افکار گوناگون وارد میدان شده بودند که مدیریت ویژه را لازم داشت.
و  نگاه سنتی  آقایان  بیش‌تر  آمدند،  بامیان  از  مرکزی  اعضای شورای  که  زمانی 
جهادی داشتند و راجع به تمام آنچه گفته شد، حرف و حدیث فراوان سر زبان‌ها بود. 
از همین رو بود که شهید مزاری متهم به »تک‌روی« شد و جبهه‌ای علیه او شکل 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 137

گرفت که هرچه زمان گذشت، شکاف بیش‌تر شد.
زمانی که در بهار 1373 موضوع تعیینات مجدد حزب مطرح شد، فرصت بزرگ 
برای رقبای سیاسی حزب وحدت و شهید مزاری فراهم شد که به شکل‌های مختلف، 
دخالت کردند تا این‌که منجر به برخورد داخلی و سرانجام انشعاب شد. در این انشعاب، 

طرفین تا حدودی مقصر بودند و شاید یکی بیش‌تر و دیگری کم‌تر.
اصل قضیه این بود که استاد مزاری و استاد اکبری را مشاورین هردو از هم جدا 
کردند و از روحیۀ جهادی، مذهبی و سادگی استاد اکبری نهایت سوءاستفاده صورت 

گرفت.
استاد ناطقی: این قصه سر دراز دارد. استاد اکبری در بامیان گفت معاونت آقای 
مزاری برای من احلی من العسل هست؛ ولی در کابل می‌گفت: دریای خون بین من و 
مزاری جاری شده است و اگر هیچ چیزی پیدا نتوانم، حتی یک لاشۀ پیشک را گرفته 
به صورت‌شان می‌زنم. در کابل اختلاف شدید بین استاد مزاری و حکومت استاد ربانی 
روی معاهدۀ جبل‌السراج پیش آمد. دولت ربانی می‌گفت حالا ما حکومت هستیم؛ 
احزاب باید سلاح‌های‌شان را تحویل دولت اسلامی‌دهند و بغاوت نکنند؛ اما استاد 
مزاری می‌گفت بر اساس معاهدۀ جبل‌السراج تکلیف مشارکت ما در حکومت معلوم 
شود و استاد مزاری فهرستی از مطالبات، از جمله وزارتخانه‌های کلیدی، از جمله 
رسمیت مذهب جعفری و از جمله حضور عادلانه در جزوتام‌های نظامی و زارت دفاع 
و خلاصه مشارکت عادلانه و منصفانه در حکومت را می‌خواست. مبنای مطالبات و 
خواسته‌های استاد مزاری را معاهدۀ جبل‌السراج تشکیل می‌داد. از نظر استاد مزاری، 
اولویت مشارکت سیاسی و عادلانه دارد؛ اما از نظر دولت، اولویت خلع سلاح احزاب 
سیاسی. سه حزب سیاسی اسلحه‌های‌شان را ندادند: یکی حزب اسلامی به رهبری 
حزب  هم  سوم  و  دوستم  جنرال  رهبری  به  اسلامی  ملی  جنبش  دیگری  حکمتیار، 
وحدت به رهبری استاد مزاری. حکمتیار با این‌که صدراعظم بود؛ ولی قبول نداشت 
و سهم بزرگ‌تر را می‌خواست؛ اما جنبش و حزب وحدت واقعاً جایگاه سیاسی‌شان 
معلوم نبود. جنبش را خلع سلاح کرد؛ ولی حزب وحدت را خلع سلاح نتوانست و سه 



138 / روایتی از خورشید

سال جنگ و مقاومت ادامه یافت. عامل دیگر- در کنار اختلاف روی موافقت‌نامه و 
معاهدۀ جبل‌السراج- مسألۀ سیاست‌های ایران هم بود. البته ایران نظرش این بود که با 
حکومت استاد ربانی همکاری شود و این البته سیاست مرکزی ایران بوده و هست که 
هرکس در کابل ارگ در اختیارش باشد، دولت ایران آن را به رسمیت می‌شناسد. این 

مسأله را بارها آقای بروجردی با من گفت.
دسته‌های درونی حزب وحدت همین سیاست را قبول داشتند که باید با دولت 
مزاری می‌گفت  استاد  کنار.  بگذاریم  را  بلندپروازی‌ها  این  و  نماییم  ربانی همکاری 
اگر در همین زمان که تاریخ تغییر کرده، حق و حقوق ما تعریف و شناخته نشود، این 
موضوع کی خواهد شد. ما توقعات زیادی از دولت ربانی داریم که برآورده نمی‌تواند؛ 
ولی حداقل بگوید که ما در کجای حکومت‌شان قرار داریم. دولت استاد ربانی جمعی 
را از داخل حزب با خود همراه کرد. اولین کسی که از حزب وحدت به رهبری استاد 
مزاری به مخالفت برخاست، سید مصطفی کاظمی بود. ایشان نمایندۀ خاص استاد 
مزاری نزد آمر مسعود معرفی شده بود؛ اما به مرور زمان موضعش تغییر کرد و مخالف 
استاد مزاری شد و به همین ترتیب، استاد اکبری، آیت‌الله فاضل و سید حسین عالمی 
و تعداد دیگر. این انشعابات تنها سیاسی بودند و کم‌تر تأثیری روی نیروهای نظامی 
داشت و اصولًا این عده از منشعبین، نیروهای نظامی در غرب کابل نداشتند. تنها 
حرکت اسلامی و صادق مدبر نیروی عمده در غرب کابل بودند؛ نیروهای نظامی صد 
در صد در اختیار استاد مزاری و انشعاب 23 سنبله یک انشعاب سیاسی با پیامدهایی 
نیز همراه شد. از این انشعاب حلقات در خارج حمایت کردند. اختلاف روی معاهدۀ 
جبل‌السراج و تعریف جایگاه سیاسی، اساس اختلافات بعدی را به همراه داشت و 
انشعاب سیاسی 23 سنبله برمی‌گردد به همین مسأله و این انشعاب با کم‌ترین تلفات 
نظامی همراه بود و تلفات روزهای جنگ‌های پیش از این روز و بعد از این امروز به 

مراتب سهمگین بود.
استاد مزاری روی جایگاه سیاسی حزب در حکومت استاد ربانی تأکید داشت و 
این جایگاه واقعاً گنگ بود که چه هست و من فکر می‌کنم دولت استاد ربانی در این 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 139

جهت کوتاهی کرد و بیش‌تر به حرف‌های مخالفین مزاری توجه داشت که خوب ما 
حرکت آیت‌الله محسنی را با خود داریم و چهرۀ شاخص درونی حزب با ما و از سیاست 
ما حمایت می‌کند، دیگر مزاری در انزوا قرار می‌گیرد و ناگزیر روزی تسلیم ما می‌شود 
و هیچ راهی جز این ندارد. یک وقت استاد ربانی گفته بود که حکمتیار به پاکستان 
می‌رود، جنرال دوستم به ازبکستان می‌رود و شما استاد مزاری می‌خواهید کجا بروید. 
مزاری در این مطالبه تقصیر نداشت. اگر زیاده‌خواهی بود که مردم ما زیاده‌خواه نیست، 

کسی در این کشور حق مسلم‌شان را نمی‌دهد تا چه رسد به زیاده‌خواهی.
در کابل اگر در حزب انشعاب پیش آمد و تعدادی از سادات جدا شدند، دلیلش 
معاهده و تعریف از جایگاه سیاسی و مذهبی حزب در حکومت استاد ربانی بود که حل 

نشد و در نتیجه همۀ ما ضرر کردیم.
ز( رهبر و مردم

ید و  برهانی: رابطۀ مردم با شهید مزاری و بالعکس چگونه بود؟ ارباب رعیتی و یا مر

ید. مرادی بود؟ نمونه بیاور

جعفری: به فرمودۀ خداوندگار عرفان مثبت حضرت مولانا بلخی:
یک دهان خواهم به پهنای فلک
تـا بگویـم وصف آن رشک ملک
شرح این هجران این خون جگـر
این زمـان بگـذار تــا وقتی دگـر

جوادی: در مورد رفتار رهبر شهید با مردم بارها گفتم که او عاشق مردم بود و هیچ 
چیزی غیر از غرور و عزت مردم او را راضی نمی‌کرد. رهبر شهید در شدت جنگ و 
آتش و خون، لقب عاطفی »بابه« را از مردم دریافت کرد. من در یک سخنرانی در 
تهران به تفسیر این لقب پرداخته بودم؛ چرا رهبر شهید بابه شد؟ پدر دلسوز خانواده 
است و برای خانواده فداکاری می‌کند. پدر مدیر، رهبر و نظم‌دهندۀ اعضای خانواده 
است. پدر مدافع، جان‌نثار و قربانی خانواده است. پدر امید، پشت‌گرمی و تکیه‌گاه 

خانواده است و پدر منشأ وجودی فرزندان.



140 / روایتی از خورشید

احیاگر  چون  و  داشت  هزاره  جامعۀ  برای  را  این خصوصیات  همۀ  شهید  رهبر 
هویت سیاسی هزاره‌ها بود، منشأ پیدایش حیات سیاسی این جامعه نیز بود. رابطۀ 
ارباب‌رعیتی با مرگ ارباب نابود می‌شود؛ ولی رابطۀ عاشقانه جاودانه است؛ از همین 
رو، گذشت زمان رهبر شهید را نه‌تنها از ذهن مردم دور نکرد؛ بلکه جوشش عشق به 
او شدت یافته است تا جایی که آن‌هایی که در زندگی رهبر شهید نابودی‌اش را آرزو 

می‌کردند، امروز از او به عظمت یاد می‌کنند.
دکتر جویا: شهید مزاری مردم را دوست داشت و برای رهایی آن‌ها از چنگال ستم 
تاریخی بهترین سرمایه‌های زندگی‌اش را تقدیم کرد. مردم این حقیقت را به‌خوبی درک 
کرده بودند و به او اعتقاد و اعتماد داشتند. مردم به شهید مزاری عشق می‌ورزیدند؛ 
چون او را ناجی خود می‌دانستند. من در سال 73 هنگام تعیینات حزب وحدت در 
بسیار متدین و  آدم  بودم. مسجد سر کاریز خادمی داشت که مرد میان‌سال و  کابل 
شریف بود. روز تعیینات بود و این امکان وجود داشت که شهید مزاری رأی نیاورد. 
مردم برای تظاهرات به طرف کارته سه می‌رفتند. این مرد خانه به خانه مردم را خبر 
می‌کرد که بروید تظاهرات شرکت کنید، می‌خواهند دبیر را عزل کنند. عرق از تمام 
بدنش می‌ریخت و با شتاب خود را به مسجد رساند تا چند پلاکارت جور کند. با هم 
رفیق شده بودیم؛ به همین دلیل گفتم نکند دبیر به شما پول داده که این‌قدر خیز می‌کنی. 
رنگش پرید و گفت دیگه این حرف را نزن که رفیقی ما خلاص می‌شود. این رابطه را 

نمی‌شود بر اساس قواعد ارباب‌رعیتی تعریف کرد.
سبحانی: ایشان با مردم رابطۀ بسیار صمیمی داشت. برای مردم ارزش قایل بود. 
عقیده داشت که عامۀ مردم لازم است به نظرشان توجه شود. همیشه می‌گفت: مردم 
فهم‌شان از ما مسئولین بالاتر است. با مردم رابطه از نوع رابطۀ پدر و پسر داشت. روی 
این لحاظ در شرایط سخت، این مردم بودند که در صحنه‌های خطر حاضر می‌شدند. 
افرادی زیادی روایت کرده‌اند که مردم- از زن و مرد- مرمی را در گوشۀ چادر یا پتوی‌شان 
گرفته می‌آوردند تقدیم رزمندگان می‌کردند. آقای بلاغی غزنوی حکایت می‌کرد که روز 
سقوط افشار ما خبر نداشتیم، نزدیک‌های سیلو، دیدیم که نیروهای حزب به‌صورت 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 141

پراکنده به‌طرف کوته سنگی می‌آیند. در پل سوخته یک پیرمردی را دیدم که صندوق 
مرمی در دستش از ما سؤال کرد: این مرمی‌ها را به چه کسی بدهیم. بعداً متوجه شدیم 
که شهید مزاری از مردم درخواست کرده بود که مردم به کمک نظامی‌ها بیایند. مرمی 
و اسلحه هرچه دارند بیاورند. به جهت همین رابطه بود که بعد از شهادت ایشان، مردم 
هزاره‌جات آن تشییع بی‌نظیر را از جسد مطهر ایشان کردند. مهاجرین ما، علی‌رغم 
مشکلات، مراسم‌های فراموش‌ناشدنی برای ایشان گرفتند. از زمان شهادت ایشان تا 

کنون، مردم و طلاب با هزینۀ شخصی، یاد ایشان را گرامی می‌دارند.
وکیل سعادتی: پرسش سختی است. یکی از رازآلودترین بخش زندگی شهید 
از  کدام‌یک  قالب  در  او  رابطۀ  نمی‌دانم  من  واقعاً  است.  مردم  با  او  رابطۀ  مزاری، 
رابطه‌های شناخته‌شده‌ای که شما اشاره کردید، قابل تعریف است. او ارباب، فئودال 
و ملاک نبود تا به کسی تیول بدهد و با جنگ‌آوران و زیردستانش نظم ارباب‌رعیتی 
تعریف و تنظیم نماید. عارف و سالک هم نبود تا با رهروان طریقتش رابطۀ مرید و 
مرادی به وجود آرد و به قول حافظ به مردم دستور هد که: »به می سجاده رنگین کن 
گرت پیر مغان گوید«. سلطان مقتدر و مستبد نبود تا مردم را بهراساند و مردم از ترس 

استبدادش از او تبعیت کنند.
او مردی بود دقیقاً از جنس مردم. ادعای مرادی نداشت. رازآلود سخن نمی‌گفت. 
آن‌گونه که در داستان خضر و موسی آمده است، در قامت یک »مراد« رازآلود عمل 
نمی‌کرد تا مردم راز و فلسفۀ کارش را نفهمند. برخلاف آنچه رسم مراد است، مردم را 
به تعقل و تأمل و رفتارهای قابل فهم و عقلانی دعوت می‌کرد. خود نیز عقلانی رفتار 
می‌نمود. رفتارش برای مردم قابل‌درک بود؛ اما در عین حال، از یک زاویه رابطه‌اش با 
مردم شبیه رابطۀ مرید و مراد بود. مردم عاشقش بودند. به او اعتماد می‌کردند؛ حتی 
اگر رازآلود و خلاف انتظار و باورهای متعارف مردم رفتار می‌کرد نیز مردم او را از راه 
رسم منزل‌ها بی‌خبر نمی‌دانستند و بی‌آن‌که اعتراض کنند، به دنبال او می‌رفتند و شاید 
در چنین حالات، زبان حال مردم این بود: »که سالک بی‌خبر نبود ز راه رسم منزل‌ها«.
حمایت بی‌دریغ مردم در مقاومت سه سالۀ غرب کابل و تشییع تاریخی پیکر پاکش 



142 / روایتی از خورشید

از غزنه تا بامیان و از بامیان تا بلخ، او را در جایگاهی قرار می‌دهد که می‌توان او را برای 
مردم به مراد تشبیه کرد. عشق مردم به او و عشق او به مردم، رابطۀ او با مردم را شبیه 
رابطۀ مرید و مراد می‌ساخت. من واقعاً نمی‌دانم که چقدر امکان دارد تا مفهومی را 
که از دل عرفان و تصوف برخاسته است، در حوزۀ سیاست استفاده کنیم. اگر چنین 
چیزی ممکن باشد، به‌یقین می‌توان گفت که شهید مزاری مراد مردمی بود که نه‌تنها 
چله‌ها؛ بلکه سده‌ها عزلت و انزوای سیاسی را در شبستان‌های سیاه سیاست تجربه 

کرده بودند.
به هر حال، آنچه می‌توانم به جرأت بگویم، این است که او به معنای واقعی کلمه 
یک رهبر محبوب و کاریزماتیک بود؛ رهبری که با مردمش یگانه شده بود و در میان 

شراره‌های درد آن‌ها ذوب گردیده بود.
سناتور حاجی شریفی: رابطۀ مردم با شهید مزاری رابطۀ رهبری و رهروی بود. 
هزاره‌ها بعد از آن همه مظلومیت و محرومیت تاریخی، تازه دریافته بودند که سرور و 
سردار پیدا کرده‌اند. اطراف کسی جمع شده‌اند که او مردم را همه چیز خود می‌داند و 
بدون شک همین‌گونه بود. مزاری همه چیز مردم بود و مردم همه چیز مزاری. مردم 
مزاری را شناختند و مزاری مردم را. این شناخت به باور تبدیل شد و این باور روز به 
روز عمیق‌تر، صادقانه‌تر و صمیمی‌تر شد و در فرجام بر اساس همین شناخت‌ها و 
باورها، مزاری رهبر شجاع، صبور، باصلابت و دلسوز برای مردم شد و از مردم نیز 
رهروان صادق، فداکار، مجاهد و متحد ساخت. این روابط عمیق باعث شد که مزاری 
در غرب کابل لنگر اندازد و تا هنگام شهادتش حتی به قدر یک وجب از غرب کابل پا 

فراتر نگذارد و جان خود را فدای وفاداری، منافع و عزت مردم کند.
سویی  از  که  هنگام شدت جنگ  در  مزاری  شهید  مالستانی:  علیزاده  استاد 
معرفی  محارب  و  مفسد  می‌کردند،  معرفی  جنگ‌طلب  به‌عنوان  را  وی  بدخواهان 
را  خود  جهزیۀ  زن‌ها  نمایند،  ایجاد  فاصله  مردم  و  مزاری  شهید  میان  تا  می‌کردند 
می‌فروختند، مرمی و مهمات می‌خریدند و در سنگرها می‌بردند. جنازۀ شهید مزاری 
از غزنه تا یکه‌ولنگ روی دوش مردم حمل شد. این را می‌توان گفت رابطۀ ارباب‌رعیتی؟ 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 143

همین حالا وقتی از مردم غرب کابل که جوانان خود را از دست داده، خانه‌های‌شان 
ویران گشته، خاطرۀ آن دوره را بپرسی، از آن روزها به‌حیث یک خاطرۀ شیرین و به 
یادماندنی نقل می‌کنند. از این‌که متحمل خسارات انسانی و مالی شده‌اند، پشیمان 
نیستند. در موقع سالگرد شهادت آن عزیز می‌بینید چه شور و غوغایی در دنیا به وجود 

می‌آید. رابطۀ ارباب‌رعیتی همین‌گونه است؟
فیاض: رابطۀ مرید و مرادی بود. روزی که قرار بود شهید مزاری سخنرانی عمومی 
داشته باشد، مردم سر از پا نشناخته به سوی مسجد راه می‌افتادند و در مسجد جای 
سوزن انداختن نبود. در نشست و برخاست‌های عمومی و خانه‌های مردم، سخن از 
مزاری که به »بابه مزاری« معروف شده بود، جریان داشت. زن و مرد و کودک و جوان 
از بابه می‌گفتند. طی مدت کوتاهی که وی در کابل حضور یافته بود، عجیب بود آن‌قدر 
محبوبیت پیدا کند. در هزارستان نیز این‌طور بود؛ زیرا شهید مزاری صدای خفه‌شدۀ 

مردم خود را فریاد کشیده بود و در برابر دیگر مردم از عزت هزاره سخن گفته بود.
این عشق و علاقه در زمان شهادت بابه و بعد از آن بیش‌تر بروز یافت و کاملًا دیده 
شد که رابطۀ مرید و مراد در میان شهید مزاری و مردم حاکم بوده تا ارباب و رعیت. 
در رابطۀ ارباب و رعیت، نوع رابطه مستقیم و محدود است و یک ارباب در محدوۀ 
جغرافیایی خاص با رعیت خاص طرف است؛ اما در رابطۀ مرید و مراد، این‌طور نیست 
و ممکن است شعاع قلمرو محبوبیت مراد، قاره‌ها را دربربگیرد. شهید مزاری را در 
زمان حیاتش افراد و مردم خاصی دیدند؛ اما هزاران علاقه‌مند در هزارستان و مناطق 

دیگر داشت و دارد.
است.  پاکی وی  و  مزاری محصول صداقت  بی‌پایان  محبوبیت  ناطقی:  استاد 
مزاری به گفتۀ چنگیز پهلوان، استاد معروف دانشگاه تهران، به مردم پابرهنۀ هزاره ایمان 
داشت. ارباب رعیتی که هرگز معنا نداشت نه مزاری ارباب بود و نه مردم مسلح رعیت؛ 
اما رابطۀ مرید و مراد درست است. مزاری چون تبدیل به یک رهبر کاریزما شده بود 
و طبعاً رابطۀ بین رهبران کاریزما با مردم تبدیل به رابطۀ مرید و مراد می‌شود. تمام 
رهبران کاریزمای دنیا مریدانی دارند که سال‌ها بعد از مرگش وی را ستایش می‌کنند، 



144 / روایتی از خورشید

یا »چه‌گوارا« و ده‌ها  مثلًا »گاندی«، مثلًا »نهرو«، مثلًا »جناح«، مثلًا »مائو« و 
رهبران کاریزمای خرد و بزرگ مریدان زیادی دارند و نمونه‌های تجلیل از مزاری و 
سالگردهایش که جهانی شده‌اند، نشان می‌دهد که مزاری مریدان زیادی دارد و خواهد 
داشت. مزاری و داعیه‌هایش کهنه نشده است. مزاری واقعاً زنده است و حالا هم یک 

عده به‌نام و یاد وی زندگی می‌کنند.
ح( اهداف و طرح‌های سیاسی

برهانی: از اهداف و طرح‌های سیاسی شهید مزاری برای ما بگویید.

عدالت  مزاری  شهید  مبارزات  در  کانونی  و  کلیدی  مفهوم  غرجستانی:  ابراهیمی 
اجتماعی بود و او از این رهگذر به صلح پایدار می‌اندیشید و برای این مهم، اتحاد 
اقوام محروم را مطرح کرد تا طلسم انحصار قدرت بشکند. در عرصۀ حکومت‌داری 
نیز از دو ساختار  فدرالی و متمرکز سخن گفت. شهید مزاری معتقد بود در سیستم 
فدرالی به‌دلیل اعطای حق خودمختاری نسبی به اقوام، حقوق سیاسی، اجتماعی و 
فرهنگی‌شان بهتر تضمین می‌گردد؛ اما علی‌رغم برشمردن مزایای زیادی برای سیستم 
فدرالی، تعصب و تصلب بر ساختار خاص سیاسی نداشت. برای او مهم این بود که 
»ستم‌های چندین‌قرنه پایان یابد« و توزیع عادلانۀ قدرت و مشارکت سیاسی به‌معنای 
لذا می‌بینیم که مخالفت  نباشد؛  از »حذف«  واقعی در کشور محقق شود و سخن 
خاصی با ساختار متمرکز هم ندارد؛ اما بر سازوکارهایی برای جلوگیری از انحصار 
قدرت پای می‌فشرد. تعدیل واحدهای اداری و تغییر ساختار ظالمانۀ گذشته، انتخابات 
آزاد و مشارکت اقوام در قدرت و تصمیم‌گیری‌های سیاسی به تناسب حضور فیزیکی و 
»شعاع وجودی«شان فاکتورهای بود که رهبر شهید برای »ایجاد یک نظام عادلانه« 

ضروری می‌دید.
در علوم اجتماعی مفهومی داریم به‌نام  »تفکر استراتژیک« که با ویژگی‌هایی؛ 
چون: ریسک‌پذیری، آینده‌نگری، خوش‌بینی، توانايي در نظرگرفتن پيامدهاي بلندمدت 
اقدامات فعلي و تمايل به قرباني‌نمودن منافعك وتاه‌مدت در راستاي منافع بلندمدت و 

تواناييك نترل هر چیزك نترل‌پذير و... تعریف می‌شود.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 145

با عنایت به این مفهوم، می‌توان گفت او از چنین تفکری برخوردار بود. مزاری اهل 
ریسک‌کردن بود و بارها برای رسیدن به اهدافش به آغوش خطر شتافته بود. او حل 
معضل جامعۀ افغانستان را در گرو هم‌سویی و همبستگی می‌دید؛ لذا با »آینده‌نگری« 
به تأسیس حزب وحدت اسلامی اقدام کرد؛ چنان‌که در سطح ملی نیز اتحاد اقوام 
محروم را مطرح کرد و در مرحلۀ دیگر نیز »شورای عالی هماهنگی« را به وجود آورد.
با مطالعۀ مصاحبه‌ها و سخنرانی‌های رهبر شهید درمی‌یابیم که علی‌رغم گرفتاری‌ها 
و مشکلات متعدد، جنگ‌های تحمیلی، چالش‌های درون‌حزبی و... مزاری در مقام 
تحلیل اوضاع و گفت‌وگو با مردم، امید خلق می‌کرد و به خلق خسته از جنگ انرژی 
می‌داد و روحیۀ تازه به کالبدشان می‌دمید. در اوج بحران‌ها آیۀ یأس نمی‌خواند؛ بلکه از 
نصرت الهی و اتکای به خدا و خلق سخن می‌گفت؛ به ارادۀ آهنین مجاهدینش افتخار 
ابراز خوشحالی  مردمش  فکری  بلوغ  و  سیاسی  رشد  از  بود؛  مثبت‌اندیش  می‌کرد؛ 
می‌کرد و از تغییر ذهنیت‌های دیگران و تثبیت جایگاه مردمش می‌گفت. وجود چنین 
شاخصه‌هایی در رهبری مزاری نشان از اندیشۀ عمیق و فکر استراتژیک او داشت.

آیت‌الله  با حضرت  ایران  در  سفرش  آخرین  در  مزاری  شهید  را  آنچه  جعفری: 
العظمی موحدی در میان گذاشته بوده، بسیار طرح جامع و گسترده در ابعاد وسیع 
البته  بوده.  نظامی  و  اقتصادی  دانشگاهی،  فرهنگی، حوزوی،  اجتماعی،  سیاسی، 
بسیاری آن طرح‌ها هنوز محرمانه است و شاید روزی آیت‌الله العظمی موحدی آن را 

منتشر کرد.
طرح‌های سیاسی رهبر شهید متأسفانه با بغض و کینه‌ورزی روبه‌رو شد و مجال 
بروز و عملی‌شدن نیافت؛ اما ما بعد از سال‌ها کشتار و جنگ داخلی و با پادرمیانی 
جامعۀ جهانی به همان راه‌حل‌های سیاسی تن دادیم که رهبر شهید طرح می‌کرد و 
رهبر  اساسی 80 درصدش همان خواسته‌ها و طرح‌های  قانون  امروزه  ارائه می‌داد. 
شهید است. آزادی بیان، انتخابات آزاد، هر افغانستانی یک رأی، انکشافات متوازن، 

مشارکت فعال زنان... همه و همه، همان طرح‌های رهبر شهید است.
جوادی: رهبر شهید چند طرح سیاسی بسیار جدی داشت و خوشبختانه ما در 



146 / روایتی از خورشید

حال دست‌یابی به آن‌ها هستیم؛ به‌عنوان مثال: 1. برای مهار بحران، عبور از بحران، 
ایشان  تأسیس دولت مدرن،  یا  و  مدیریت کلان  ایجاد  و  ملی  و  کارا  دولت  تأسیس 
طرح‌های مرحله‌ای و یا بدیلی داشتند که همۀ آن‌ها انواع دولت‌های دموکراتیک را 
دربرداشت. توافق چهار حزب به نمایندگی از چهار قوم، برای ایجاد دولت موقت، تا 
فرصت تدوین و تصویب قانون اساسی و انتخابات را فراهم کند )دموکراسی توافقی 
شبیه لبنان و عراق(، دولت فدرالی برای تمرکززدایی و نفی محرومیت تاریخی محلات 
و مناطق اطراف )دموکراسی توزیعی که در آن ثروت و قدرت و صلاحیت به جای افراد 
و گروه‌ها به مناطق توزیع و تقسیم می‌گردد(، برپایی دولت ملی بر مبنای انتخاباتی که 
قبل از آن شمارش نفوس صورت گیرد، اسناد هویتی توزیع شود و واحدهای اداری 
انتخاباتی( و هم‌چنین در چوکات  تعدیل گردد )شفافیت و عادلانه‌شدن حوزه‌های 
قانون رأی زنان به رسمیت شناخته شده، حق تساوی آراء برای شهروندان داده شود 

)دموکراسی همگانی(.
2. به رسمیت شناخته‌شدن حق رأی و حضور زن در انتخابات و سیاست و در 
نهایت ملی‌شدن و همگانی‌شدن سیاست، طرحی بود که رهبر شهید تا حد زیادی 

قربانی آن شد؛ اما یک خط و اندیشه را بنیان‌گذاری کرد.
ارزش  و  حقوق  تساوی  و  متوازن  و  همگانی  توسعۀ  اجتماعی،  عدالت   .3
شهروندی، طرح دیگر رهبر شهید بود و در این باره ده‌ها طرح ذهنی و عملی را ارائه 

کرد.
4. رسمیت مذهب شیعه و عملی‌شدن فقه جعفری در چوکات قوانین کشور، طرح 
و خواست دیگرشان بود. در واقع در راستای عدالت اجتماعی، طرح توسعه و انکشاف 
متوازن و رسمیت مذهب یک کتله و جمعیت بزرگ و حق حضور زن در سیاست 

مصداق‌های عملی طرح بود.
دکتر جویا: اهداف و طرح‌های شهید مزاری در سخنرانی‌ها و مصاحبه‌هایش تبیین 
گردیده است. او در گام نخست، معتقد به تشکیل حکومت اسلامی بود؛ اما حکومت 
اسلامی که اساس و بنیاد آن را آموزۀ عدالت تشکیل می‌داد. شهید مزاری عزت و 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 147

سربلندی افغانستان را می‌خواست و این داعیه را جز با رعایت حقوق شهروندی تمام 
ساکنان این سرزمین قابل تحقق نمی‌دانست. نسبت به جامعۀ شیعه خواهان آزادی 
مذهبی بود و می‌خواست ستم تاریخی که بر این مردم روا داشته شده است، دیگر تکرار 

نگردد.
اگر آنچه گفته شد، اهداف شهید مزاری باشد، او برای تحقق این اهداف طرح‌های 
مختلفی را آزمود؛ از پیمان جبل‌السراج تا طرح فدرالی‌شدن افغانستان. اما از آن‌جا 
که طرح‌ها همیشه قابل تغییراند، احتمالًا اگر شهید مزاری اکنون زنده بود، طرح‌های 
نیز مطرح می‌کرد. ویژگی خاصی که شهید مزاری داشت، عمل‌گرایی و  را  دیگری 
واقعیت‌نگری ایشان بود. بر همین اساس، اگر به این نتیجه می‌رسید که طرحی زمینۀ 

اجرا ندارد، بر آن پافشاری نمی‌کرد و به طرح‌های بدیل فکر می‌کرد.
سبحانی: شهید مزاری در طول زندگی مبارزاتی خود، متناسب با شرایط زمانه، 
اهداف مختلف داشت. در زمان اشغال روس‌ها، هدف اصلی مبارزه، خروج روس‌ها 
از افغانستان بود. شهید مزاری و همۀ مبارزین، هدف اصلی‌شان همین موضوع بود. 
شهید مزاری هم در این موضوع با جدیت دنبال جمع‌آوری و تدارک نیروهای مسلح 
و تشدید مبارزات مسلحانه شد. در این مسیر، رنج‌ها و مشکلات زیادی را به جان 
خرید؛ اما در عین حال، مبارزۀ مسلحانه را هدف کوتاه‌مدت می‌دانست. هدف اصلی 
را استقرار حکومت اسلامی با رویکرد عدالت‌محورانه در افغانستان می‌دانست. در 
زمان جهاد، برای ترویج و جا انداختن این فکر، تلاشش را ادامه می‌داد. برای درک این 
مطلب لازم و ضروری بود تا مردم افغانستان با تاریخ غم‌بار کشور و ظلم‌ها و رنج‌هایی 
که مردم از ناحیۀ حکومت‌های فاشیستی و قوم‌گرا متحمل شدند، آشنا گردند. روی 
این جهت، شهید مزاری کارهای فرهنگی را روی دست گرفت. در این راستا بود که 
پیام مستضعفین، حبل‌الله و کتاب‌هایی مثل  انتشار مجلات و نشریاتی مثل  جهت 
بسیار  دانشگاه،  و  مدارس  ایجاد  رادیویی،  فرستندۀ  راه‌اندازی  کاتب،  سراج‌التواریخ 
تلاش کرد. اما با توجه به عدم امکانات، به طور نسبی در بعضی از این موارد موفق بود 
و در بعضی موارد زیاد موفق نبود. خلاصه هدف اصلی ایشان ایجاد حاکمیتی بود که 



148 / روایتی از خورشید

در آن از ظلم و تبعیض خبری نباشد و برای رسیدن به این هدف، طرح‌های کوتاه‌مدت 
و درازمدت داشت.

عدالت  ملی،  وحدت  داشت.  بزرگ  اهداف  مزاری  شهید  سعادتی:  وکیل 
اجتماعی، برابری انسانی، مشارکت عادلانه، پایان ستم، عبور از استبداد، انتخابات 
آزاد و عادلانه، تحمل یکدیگر، پرهیز از سیاست حذف و... در گفتمان شهید مزاری 
از مفاهیم پربسامدند. رمزگشایی از این مفاهیم که در واقع هرکدام‌شان یک حلقه از 
زنجیرۀ اهداف ایشان را تشکیل می‌دهند، از حوصلۀ این مصاحبه و از توان من خارج 
است؛ اما در عین حال، آنچه را که می‌توانم ادعا کنم، این است که حلقۀ وصل یا نقطۀ 
ثقل اهداف شهید مزاری، تنها در یک کلمۀ باابهت قابل ترسیم است و آن عبارت است 

از »عدالت«. شهید مزاری عدالت می‌خواست. عدالت برای همه.
منظور شهید مزاری از عدالت نیز روشن بود. عدالت در بعد اجتماعی و در قامت 
سیاسی آن. او برای رسیدن به این عدالت، طرح مشخصی نیز داشت؛ طرح چهارجانبه. 
به تعبیر روشن‌تر، مشارکت چهار قوم بزرگ افغانستان در تصمیم‌گیری‌های سیاسی. 
طرح چهارجانبه برای شکستاندن انحصار دیرسال قومی از یک‌سو و رسیدن به یک 
توافق منطقی و پرهیز از جنگ و منازعه از سوی دیگر در آن زمان یک ضرورت اساسی 

بود.
پیام‌های  و  سخنرانی‌ها  از  مزاری  شهید  طرح‌های  و  اهداف  شریفی:  سناتور 
افغانستان، دوستی  تمام مردم  ماندگارش کاملًا مشخص است. مزاری جز وحدت 
و برادری اقوام و عدالت و آزادی، چیزی دیگر هدف نداشت. عزت، سعادت، رفاه 
مردم افغانستان، استقلال و آزادی کشور در اولویت‌های شهید مزاری قرار داشت و 

طرح‌هایش هم برای رسیدن به همین اهداف بود.
به یقین که طرح‌های شهید مزاری عملی بود و امروز ما می‌بینیم که همان طرح‌ها 
و راه‌کارهایی که ایشان عنوان می‌کرد، در قانون اساسی افغانستان بازتاب یافته است. 
مشارکت عادلانه، وحدت ملی و... مفاهیمی‌اند که توسط شهید مزاری مطرح شده 

بود.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 149

فیاض: ایشان طرح‌های مختلف ملی و فراگیر را مطرح کرد که به برخی از آن‌ها 
اشاره می‌شود:

در  مردم  مشارکت  و  دموکراسی  مبنای  بر  فراگیر  و  ملی  حکومت  1.تشکیل 
انتخابات؛

2.دفاع از حقوق اقلیت‌ها؛
3.مشارکت زنان در امور سیاسی و اجتماعی؛

4. تشکیل حکومت فدرالی )به‌عنوان یکی از گزینه‌های راه‌حل بحران سیاسی در 
افغانستان(؛

تقسیم  جعفری،  مذهب  رسمیت‌شناختن  به  هزاره‌ها:  حقوق  خصوص  در   .5
عادلانۀ نظام اداری و مشارکت هزاره‌ها در قدرت.

طرح‌های یاد‌شده، مبنایی‌ترین طرح بودند که دقیقاً بیش‌تر آن‌ها در دستور اجلاس 
بُن قرار گرفته و قانون اساسی کشور  بر اساس آن‌ها تدوین شد؛ ازاین‌رو، نام شهید 

مزاری با »عدالت اجتماعی« گره خورده است.
استاد ناطقی: مشارکت ملی و طرح‌های چهارجانبه. این حرف بسیار عمیق و 
پابرجا است که هم اکنون این مسأله مطرح است که چهار قوم باید شریک و سهیم در 
حکومت باشند. طرح یک رئیس جمهور با سه معاون همان طرح چهارجانبه را تأیید 
می‌کند و افغانستان به‌دلیل مسائل قومی که حالا هم بسیار داغ شده، هیچ راهی جز 
مشارکت ملی و چارجانبه را ندارد. در سایر موارد مثل حقوق زنان و جوانان، تحصیل 
و حقوق شهروندی و این‌که اختلاف اقوام در افغانستان فاجعه است، از دیگر طرح‌های 

سیاسی و اجتماعی شهید مزاری بود.
برهانی: به نظر شما اهداف و طرح‌های سیاسی شهید مزاری در افغانستان عملی و 

مفید بود؟

جوادی: در زمانی که آن طرح‌ها مطرح و بحث شد، دیدیم که ظرفیت پذیرش نبود 
بخشی  امروزه  ولی  شد؛  شهید  رهبر  قربانی‌شدن  دلیل  بلکه  نشد؛  عملی  نه‌تنها  و 
از آن طرح‌ها عملی شده و بخشی در مسیر تطبیق است و افغانستان برای ثبات و 



150 / روایتی از خورشید

دولت‌سازی مدرن چاره‌ای جز عملی‌کردن آن‌ها را ندارد.
سبحانی: عملی و مفیدبودن یک طرح، بسته به عوا مل مختلف دارد؛ از جمله 
شرایط زمانه و توانایی و امکانات مالی و داشتن یاران همدل و هم‌فکر و موانع پیش 
رو. روی این ملاحظات، شهید مزاری به‌خاطر نداشتن امکانات مالی و... در بعضی 
از اهدافش به طور نسبی موفق بود و در بعضی موارد، زیاد موفق نبود. اما موفقیت یک 
فکر و اندیشه، نیاز به زمان دارد. آنچه که مهم است، شهید مزاری بنیان‌گذار و ایجادگر 
اندیشۀ عدالت‌خواهانه در افغانستان است. این اندیشه، با شهادت ایشان، نه‌تنها از بین 
نرفت؛ بلکه هر روز بر عمق و گسترش آن افزوده می‌شود. من عقیده دارم تا اندیشۀ 

عدالت‌خواهی در افغانستان زنده باشد، شهید مزاری زنده است.
مزاری  شهید  محوری  هدف  شد،  اشاره  که  همان‌گونه  یقیناً.  سعادتی:  وکیل 
عدالت بود. عدالت در بعد اجتماعی و سیاسی آن. واضح است که عدالت، گم‌شدۀ 
افغانستان است. طرح‌های شهید مزاری در راستای تأمین عدالت سیاسی، طرح‌های 
عملی و مفید بود؛ از جمله طرح چهارجانبۀ ایشان نه‌تنها در آن زمان که جنگ قومی 
بیداد می‌کرد؛ بلکه حالا نیز یکی از نیازهای اساسی است. شاید ضرورت مشارکت 
معنادار چهار قوم بزرگ یا همان طرح چهارجانبه، اکنون پس از برگزاری سه انتخابات 
ریاست جمهوری مفیدیتش بیش از هر زمان دیگر برجسته و نمایان شده باشد. یکی 
از دلایلی که انتخابات ریاست جمهوری سال 1393 به بحران رفت، با همین واقعیت 
رابطۀ عمیق و وثیق دارد. قانون اساسی افغانستان، رهبری قدرت سیاسی را به‌نحوی 
مثلث ترسیم کرده است؛ رئیس‌جمهور و دو معاونش. کاستی این ساختار در انتخابات 
ریاست جمهوری 1393 به‌روشنی نمایان شد. آقای اشرف غنی، دوستم ازبک‌تبار 
را به صفت معاون اول و دانش هزاره‌تبار را به صفت معاون دوم خود برگزید. در تیم 
انتخاباتی غنی، تاجیک‌تباران جایگاهی نداشتند. اشرف غنی از همان آغاز کار، نگران 
این کاستی بود؛ اما چاره‌ای نداشت. شخصیت‌های استخوان‌دار تاجیک حاضر نشده 

بودند تا معاونت اول اشرف غنی را بپذیرند.
منازعات  که  داد  نشان  تمام‌قد  به‌صورت  را  خود  زمانی  مثلث،  رهبری  کاستی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 151

انتخاباتی به یک بحران تبدیل شد. به باور من اگر یکی از چهره‌های اصلی تاجیک‌تبار، 
در تیم انتخاباتی اشرف غنی به صفت معاون اول می‌بود، منازعات انتخاباتی به بحران 
تبدیل نمی‌شد و یک‌طرف قدرتمند قضیه خود را از صحنۀ قدرت حذف‌شده نمی‌دید. 
تجربۀ دوران ریاست جمهوری حامد کرزی نشان داد که تاجیک‌ها در آن زمان بعد 
از باخت داکتر عبدالله، با پشت‌گرمی مارشال فهیم، واکنش تهدیدآمیز نشان ندهند.

آقای اشرف غنی در زمان کمپاین انتخابات وعده داده بود که در صورت برنده‌شدن، 
رهبری دولت را چهارضلعی می‌سازد. روشن است که هرگاه رهبری سیاسی دولت، 
به‌جای سه‌ضلعی، چهارضلعی شود، سطح منازعه پایین می‌آید و اقوام بزرگ افغانستان 
تا حدی خودشان را شریک قدرت احساس می‌کنند؛ هرچند که متأسفانه در قانون 
اساسی بین رئیس‌جمهور و معاونانش تقسیم قدرت صورت نگرفته است. به هر حال، 
منظور من این بود که طرح شهید مزاری ناظر به واقعیت‌های عینی این کشور بوده 
است. آن طرح در حال حاضر نیز برای حفظ ثبات یک ضرورت است. به نظر من طرح 
نظام پارلمانی یا حکومت صدراعظمی که منجر به دوقطبی‌شدن نظام سیاسی می‌گردد، 
با واقعیت‌های افغانستان سازگار نیست و مشارکت چهار قوم بزرگ را به‌عنوان چهار 
نظام صدارتی،  یا حتی  پارلمانی  نظام  نمی‌تواند.  تأمین  واقعیت در رهبری حکومت 
کشور را به‌جانب قدرت دوقطبی سوق می‌دهد و این به نفع افغانستان نیست. من فکر 
می‌کنم نظام سیاسی ما باید به‌گونه‌ای طراحی شود که در رهبری سیاسی نظام، حداقل 
چهار قوم بزرگ این کشور، با صلاحیت‌های روشن و تعریف‌شده حضور داشته باشند.
استاد علیزاده مالستانی: تنها راه نجات مردم افغانستان عملی‌شدن طرح‌های شهید 

مزاری بود.
ط( شخصیت متفاوت از هم‌قطاران

شخصیت‌های  بقیۀ  با  شخصیتی  و  فکری  تفاوت‌های  چه  مزاری  شهید  برهانی: 

سیاسی معاصر خود داشت؟

و  نفس  عزت  ساده‌زیستی  ثروت‌اندوزی،  به  بی‌اعتنایی  غرجستان:  ابراهیمی 
خودباوری ویژگی‌های‌اند که او را از بسیاری‌ها ممتاز می‌گرداند. مزاری از بیت‌المال 



152 / روایتی از خورشید

برای خود کاخ نساخت؛ در حالی‌که بسیاری‌ها به قدرت و سیاست به‌مثابۀ فرصتی 
برای ثروت‌اندوزی و غارت می‌نگرند.

استاد جعفری: از نظر فکری، رهبر شهید انسان‌محور بود؛ البته نه انسان‌محور 
به‌شکل و پارادایم لیبرالیسم و یا اومانیسم نه؛ بلکه انسان‌محور به پارادایم دینی که انسان 
خلیفه الله است و همۀ انسان‌ها از یک پدر و مادر به‌نام آدم و حوا منشأ دارند و همه 

حقوق مدنی برابر دارند.
اما از نظر شخصیت هم رهبر شهید شخصیت متعبد و متعهد و در تکالیف شخصی 

بسیار نظام‌مند و مقید بود. معاصرانش این جمع اضداد را نداشتند.
جوادی: رهبر شهید هم با دیگران تفاوت فکری داشت و درکش بالا بود و البته 
پیش از زمان و هم از نظر عملی متفاوت بود؛ بازی نمی‌کرد؛ به چیزی که می‌گفت باور 
داشت. او صادق بود و فداکار و از مردم بود و با مردم. رهبر شهید مردم را وسیلۀ اقتدار 
خود نه بلکه خود را سربازی برای اقتدار مردم ساخته بود. رهبر شهید واقعاً اندیشه، 
فکر و ظرفیت بزرگی داشت که مبارزه را و رهبری را نه با فریب و تزویر بلکه با اندیشه 

و طرح و برنامه پیش می‌برد.
رهبر شهید بی‌نهایت دوراندیش و دارای ذهن طراح و معمار در سیاست و مدیریت 
بود. برای بیرون‌شدن مردم هزاره‌جات از حصر، طرح‌های جالبی داشت و تا حدی 
ناتمام ماند. برای سقوط  با شهادتش و شدت حوادث فراموش شد و  اما  کار کرد؛ 
رژیم باقی‌مانده از شوروی طرح همکاری با ملیشه‌های شمال را ریخت و موفق هم 
شد. برای حضور سیاسی هزاره‌ها در کشور از تشکیل حزب وحدت تا انتقال مرکزیت 
برای کل کشور طرح‌های  و همین‌طور  بود  ایشان  کابل طرح‌های  به  سیاسی حزب 
مزاری بی‌نظیر بود؛ گرچه آن زمان درک نشد و همین درک‌نشدن نشان می‌دهد که او از 
دیگران پیش بود و کسی هم‌قطار واقعی او نبود. طرح‌های مزاری به قول دکتر اشرف 
غنی، مسیر تاریخ را تغییر داد. مزاری صاحب اندیشه بود و به اندیشه‌هایش باور داشت 

و به باورهایش عمل می‌کرد.
سبحانی: شهید مزاری تفاوت اصلی که با دیگران داشت، یکی عزت نفس بسیار 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 153

بالای ایشان بود. ایشان با داشتن عزت نفس، هیچ‌وقت خواری و ذلت را به‌خاطر مقام 
و جاه و... قبول نمی‌کرد. دیگر از فکر و اندیشۀ عمیق در مسائل اجتماعی و فرهنگی 
برخوردار بود؛ به قسمی که متناسب با شرایط هر زمان تصمیمات معقول و عزت‌بخش 
می‌گرفت. هیچ‌وقت فریب ظواهر را نمی‌خورد. از مشکلات بعضی‌ها این است که در 
درک مشکلات و راه‌حل‌ها ناتوان است و به جای مسائل اصلی، دنبال مسائل فرعی 
را می‌گیرند. به جای انجام واجبات پیرو مستحبات‌اند. شهید مزاری درد افغانستان 
را استبداد و روحیۀ تبعیض‌گرایی قومی، لسانی و مذهبی می‌دانست و برای حل این 
مشکل راه‌حل داشت و آن ایجاد ساختاری بود که در این زمینه تبعیض کلًا از بین 
برود؛ بدین جهت خواهان شرکت همۀ اقوام متناسب با حضور و شعاع وجودی‌شان 
در تصمیم‌گیری بود. روی همین جهت ایشان، عقیده داشت که چهار قوم عمده در 
افغانستان باید هریک حداقل یک وزارت کلیدی در اختیار داشته باشند تا جلو تبعیض 
بر قدرت‌طلبی  را حمل  ایشان  بر حق  این خواست  اما خیلی‌ها  و ظلم گرفته شود. 
می‌کردند و درک نمی‌کردند که ایشان می‌خواهد مشکل را ریشه‌ای حل کند. در این 
موضوع، آقای سرور جوادی، نمایندۀ سابق پارلمان، از زبان دکتر شاه جان، نمایندۀ 
سابق پارلمان و قومندان سابق حرکت اسلامی در ولایت غزنی، نقل می‌کرد که در 
یک سفری همراه ایشان برای شرکت در جلسه‌ای در مسکو بودیم، ایشان می‌گفت: 
من در جریان مشکلاتی که به‌خاطر قبول‌نکردن توافق حزب وحدت با مجددی از 
سوی ربانی پیش آمد و ربانی قبول نکرد که وزارت امنیت ملی به حزب وحدت سپرده 
شود، اصل وزارت را منحل و آن را تبدیل به ریاست کرد، از جمله کسانی بودم که 
تلاش می‌کردم مشکل از راه تفاهم حل شود. بعد از مذاکرات، دولت ربانی قبول کرد 
که ما حاضریم برای مردم شیعه هشت وزارت بدهیم؛ اما وزارت امنیت را نمی‌دهیم. 
من بسیار خوشحال شدم، با خود گفتم از این بهتر نمی‌شود. قطعاً استاد مزاری قبول 
می‌کند. آمدم با خوشحالی خبر را با استاد مزاری در میان گذاشتم. ایشان گفت: هرگز 
این را قبول نمی‌کنم. بروید بگویید به جای هشت وزارت، یک وزارت کلیدی بدهید، 
اگر راست می‌گویید. من گفتم: استاد خیلی خوب است. قبول کنید. استاد گفت: 



154 / روایتی از خورشید

وقتی در تصمیم‌گیری شریک نباشی، وزارت‌هایی که یک روز می‌دهند، فردا همان‌طور 
می‌گیرند. هدف اصلی ما، شریک‌شدن در تصمیم‌گیری این کشور است. برای این کار، 
خواهان گرفتن یک وزارت کلیدی هستیم. اما آقایان وقتی حاضر نیستند هزاره را در 
یک پست کلیدی ببینند، معنایش این است که در این‌جا روحیۀ فاشیستی حاکم است 
و ما با این روحیه مبارزه می‌کنیم. داکتر شاه جان می‌گوید: با خود فکر کردم و همان‌جا 

به عمق فکر ایشان پی بردم.
و  پیروزی  بادۀ  مست  زمان  آن  جهادی  رهبران  از  بسیاری  سعادتی:  وکیل 
به‌دنبال احراز قدرت بودند. شهید مزاری اما به‌دنبال اصلاح قدرت و اصلاح ساختار 
سیاسی بود. بزرگ‌ترین تفاوت فکری شهید مزاری با سایر رهبران شاید همین باشد. 
مکانیزم‌هایی که شهید مزاری برای عملی‌ساختن تفکر اصلاحی‌اش مطرح می‌کرد، 
تفاوت نظر شهید مزاری با دیگر رهبران آن زمان را به‌صورت عینی‌تر نشان می‌دهد. 
ایشان در آن زمان به تدوین قانون اساسی عادلانه تأکید می‌کرد؛ قانونی که حقوق 
سیاسی، مدنی و مذهبی تمام گروه‌های مختلف قومی و اقشار مختلف اجتماعی را 

تضمین کند.
تشکیل  و  عادلانه  و  آزاد  انتخابات  خواهان  زمان  آن  در  هم‌چنان  مزاری  شهید 
پارلمان بر اساس نفوس بود؛ خواهان مشارکت زنان در انتخابات و پست‌های دولتی 
بود؛ خواهان مشارکت عادلانۀ اقوام در تصمیم‌گیری‌های سیاسی و دستگاه دولتی بود؛ 
او  بود.  انسانی  برابری  بود؛ و در یک‌کلام خواهان  اداری  تعدیل واحدهای  خواهان 
می‌گفت انسان‌ها باید قطع نظر از جنسیت، عقیدۀ سیاسی، زبان و باورهای مذهبی، 
سیاسی،  اقتصادی،  مختلف  عرصه‌های  در  برابر  فرصت‌های  و  برابر  حقوق  دارای 
تعلیمی و اجتماعی باشند. این در حالی بود که بسیاری از رهبران سیاسی در آن زمان 

عملًا با این نظریات مخالفت می‌کردند.
سناتور شریفی: تفاوت‌های فکری و شخصیتی شهید مزاری با دیگران در این 
بود که ایشان آنچه را برای هزاره‌ها و شیعه‌ها می‌خواست، برای همۀ مردم افغانستان 
افغانستان  مردم  همۀ  برای  را  عدالت  می‌گفت،  عدالت  اگر  مزاری  می‌خواست. 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 155

می‌خواست. اگر وحدت را فریاد می‌کشید، برای محبت و برابری همۀ اقوام ساکن 
کشور بود. اگر مشارکت اقوام و انسانی‌شدن قدرت را مطرح می‌کرد، برای همۀ ساکنین 
کشور بود؛ برخلاف باقی رهبران و سیاسیون که برای آن‌ها منافع تباری بر منافع ملی 

ارجحیت داشت.
درس  دنیا  معروف  دانشگاه  هیچ  در  مزاری  شهید  مالستانی:  علیزاده  استاد 
نخوانده بود؛ اما درک وی از مسائل سیاسی آن‌چنان عمیق بود که مخالفین سرسخت 
وی الان به فهم و درک وی اعتراف می‌کنند. تفکر سیاسی وی که در عمل و سخنانش 
تبارز کرده، کاملًا بکر، تازه و بدیع بود. سایر شخصیت‌های سیاسی با تجربه به مسائل 

سیاسی آشنایی پیدا کردند.
قدرت روحی، اطمینان و اعتماد به نفس، جرأت و شجاعت وی را کسی دیگر 
می‌کرد؛  عمل  خود  وعده‌های  به  داشت؛  صادقانه  برخورد  خود  مردم  با  نداشت؛ 
سخنانش متین و محکم و با پشتوانه بود؛ دوستانش را امید می‌بخشید و مخالفینش را 

به هراس و وحشت می‌افکند.
تصمیم‌گیری  و  واقعیت‌نگری  مزاری،  شهید  فکری  تفاوت  بارزترین  فیاض: 
به‌موقع در رابطه با حوادث کشور بود. او فراگیر و ملی می‌اندیشید و چنین ویژگی را 

دیگر رهبران و شخصیت‌های سیاسی معاصر او نداشتند.
علوم  تحقیقات  »موسسۀ  در  سنگی،  کوته  کابل،  در  مدتی   1386 پاییز  در 
اجتماعی« بودم. این مؤسسه، کتابخانه‌ای داشت و تعداد زیادی نوار در قفسه بود. 
دوست عزیزم جناب »دین‌محمد جاوید« همیشه به کتابخانه می‌آمد و بیش‌تر وقت‌ها 
با هم گپ می‌زدیم. روزی از نوارهای موجود پرسیدم که چه هستند؟ ایشان گفتند: 
قرار بود تاریخ معاصر افغانستان نوشته شود. با قومندان‌های زیادی مصاحبه شد؛ از 
جمله با »ملاعزت«، قومندان سیاف، صحبت مفصل کرده است. وی در مصاحبه‌اش 

می‌گوید:
یکی از افتخارات من این است که از دیدگاه شهید مزاری خوشم می‌آمد. دلیلش 
هم این بود که در جریان جنگ‌ها یکی از سازمان‌های بین‌المللی برای مذاکره و صلح 



156 / روایتی از خورشید

با رهبران رایزنی می‌کرد و ما امنیت آن را گرفته بودیم. طرح این بود که طرف‌های درگیر 
در یکی از سفارت‌های ایران و عربستان روبه‌روی هم بنشینند و روی بازگشت امنیت 
و ارائۀ طرح مشترک به توافق برسند. بقیه رهبران قبول کردند؛ اما آقای مزاری صاحب 
نپذیرفت و گفت: »برای منی افغانستانی ننگ است مسألۀ داخلی خود را بروم در خانۀ 
دیگران حل و فصل کنم. حاضرم در خیمۀ یک کوچی که هم‌وطن ما است بنشینم؛ 
اما به این دو سفارت نروم.« این شد که با خود گفتم: »اگه در ای وطن مرد است، تو 
استی، اگر اوغانی وجود دارد، تو استی و دیگران همه، زن هستند و وطن‌فروش. اگر 

آدم بخواهد خدمت کند، خدمت‌کردن به تو ارزش دارد.«
خاطرۀ دیگری که جناب دین‌محمد جاوید با واسطه از یاران رهبر شهید در رابطه با 

تیزبینی و تصمیم به‌موقع استاد صحبت نمود، جالب و شنیدنی است:
در همان تابستان سال 1371 بعد از دو سه جنگ نیروهای سیاف با حزب وحدت 
و جنگ‌های دیگر، جلسه‌ای در هتل اینترکانتیننتال با حضور رهبران و قومندانان مهم 
تشکیل می‌شود. قرار بوده رأس ساعت یک بعد از ظهر جلسه شروع شود؛ اما استاد 
مزاری عمداً ساعت یک و نیم می‌رود. تا استاد می‌نشیند، سیاف از استاد انتقاد می‌کند 
که »وقت‌شناس نیستی، ما کار و زندگی داریم، این همه منتظر گذاشتی«. استاد مزاری 
یک جملۀ کوتاه می‌گوید که سکوت بر جلسه حاکم می‌شود: »اشکال ندارد شما نیم 

ساعت منتظر مانده‌اید، ما 250 سال است انتظار کشیدیم.«
بعد از جلسه از استاد سؤال شد که دلیل دیررفتنت چه بود؟ ایشان گفته بودند: 
»می‌خواستم برای اولین‌بار در یک مجلس بزرگ که یک هزاره وارد می‌شود، همه در 

برابرش بلند شوند و دست به سینه به او احترام کنند!«
اما اصل صحبتی که با سیاف در همان جلسه صورت می‌گیرد، بسیار جالب بوده. 
سیاف لحظه‌ای آیه و حدیث خوانده، همه را موعظه می‌کند که جنگ بد است و باید 
صلح و امنیت حاکم شود و آخر استاد مزاری و حزب وحدت را متهم به جنگ‌طلبی 
می‌کند. استاد مزاری رو را به طرف سیاف می‌کند و می‌گوید: »آقای سیاف! شما در 
صحبت خود گفتی جنگ‌طلب نیستی و با کسی جنگ نداری؛ اما هم اکنون نیروهایت 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 157

با نیروهای حزب وحدت می‌جنگند و این، از دو حال خارج نیست؛ یا چنان ضعیف و 
ناتوانی که بر نیروهایت مدیریت نداری و یا این‌که دروغ می‌گویی. گزینۀ سومی وجود 
ندارد. حالا بگو ضعیفی یا دروغ‌گو؟« این‌جا بوده که سیاف ساکت می‌شود و ربانی 

حرف را به جای دیگر می‌کشاند.
چاره‌اندیشی برای فردای هزاره‌ها

اوایل سرطان 1368 از سوی استاد اکبری، شهید صادقی نیلی، آیت‌الله پروانی و... به 
تمام پایگاه‌های احزاب در غزنی پیام آمده بود که مسئولین احزاب تا یک ماه دیگر همه 
در بامیان جمع شوند. استاد حکیمی و استاد فکرت از غزنی و مسئولین پایگاه‌های 
در  احزاب  از مسئولین  نفر  و چند  آمدند  مالستان  به  و جاغوری  قره‌باغ  در  احزاب 
مالستان نیز به آن‌ها پیوستند. بنده نیز به‌عنوان همراه یکی از مسئولین با این قافله همراه 
شدم و بعد از چهار روز پیاده‌روی به بهسود رسیدیم. از بهسود به بعد موتر میسر شد و 
خود را با موتر به بامیان رساندیم. این سفر در شرایطی بود که حدود یک ماه از رحلت 
امام خمینی گذشته بود و جو هزارستان هنوز تحت تأثیر رحلت ایشان به‌عنوان یک 

مرجع بزرگ تقلید مردم قرار داشت.
جلسۀ نخبگان و سران تشیع و هزاره تحت تأثیر چنین جوی در مسجد المهدی 

زیر بازار بامیان تشکیل شد.
صحبت‌ها بر محور ضرورت وحدت و درک منافع مردم می‌چرخید. اکثریت قاطع 
رهبران، فرماندهان و علما از ادامۀ‌ جهاد با حکومت داکتر نجیب‌الله و تشکیل‌حکومت 
اسلامی ‌بر مبنای ولایت فقیه دم می‌زدند. خوب یادم هست، شهید قائمی بهسودی 
در  که  فقیه سخن گفت  از ولایت  آن‌قدر  و  کرد  گریه  امام خمینی  برای  دقیقه  چند 
روزهای بعد به »قائمی ولایت فقیه« شهرت یافت. نوبت که به شهید مزاری رسید، 
ایشان برخلاف همه، از ضرورت گرفتن امکانات تسلیحاتی از دولت کابل- در پرتو 
طرح آشتی ملی- برای بالابردن توان نظامی شیعیان و هزاره‌ها در فردای ‌سقوط دولت 
کابل سخن ‌گفت و چه‌قدر این‌سخن تنها ماند! البته استدلال استاد این بود که دیر 
یازود دولت کابل سقوط‌ می‌کند؛ بنابراین، چه بهتر که در واپسین لحظات عمر آن، 



158 / روایتی از خورشید

بهترین استفاده را برای مردم خود بنماییم.
البته این نظر استاد به‌صورت علنی نه موافق داشت و نه مخالف؛ اما از جو جلسه 
کاملًا پیدا بود که همه مخالف بودند و حتی بعد از یک هفته مذاکره و تلاش که سرانجام 
به تأسیس حزب وحدت اسلامی منجر شد، در یکی از بندهای میثاق‌نامۀ وحدت قید 

شده بود که »ضرورت مبارزه تا سرنگونی دولت کابل.«
برای من که آن زمان به‌شدت زیر تأثیر جو انقلاب و جهاد بودم، از این پیشنهاد 
استاد خوشم نیامد و کار خیلی ساده‌لوحانه و ضد ارزشی به نظرم می‌رسید و بیش از 
آن، تحلیل هم نمی‌توانستم. بعدها که آب از آسیاب افتاد؛ دولت داکتر نجیب سقوط 
کرد و جنگ‌های کابل شروع شد، فهمیدم که استاد چه‌قدر بر اوضاع مسلط بود و با 

دورنگری که داشت، از هم‌قطاران خود چه‌قدر پیش بود!
استاد ناطقی: همان چهارجانبه‌اش که همین الان مطرح است. در قانون اساسی 
احتمالًا یک رئیس جمهور با سه معاون نوشته و تعدیل خواهد شد و سایر مواردش 
مسألۀ روز و مدنی و سازنده است. حرف‌های مزاری اصولًا نو است و واقعاً مسائل را 

به‌خوبی درک می‌کرده است.
ی( مرکزیت حزب؛ چرا کابل؟

برهانی: چرا کابل به‌عنوان مرکز حزب وحدت برگزیده شد؟

تحولات  و  ثقل سیاست  مرکز  و  پایتخت کشور  کابل  است.  بسیار واضح  جوادی: 
از  تاریخ  در  بودند،  آن‌ها  سیاسی  محوری  تشکل  که  وحدت  و حزب  هزاره‌ها  بود. 
نظر سیاسی منزوی و از تحولات دور بودند. رهبر شهید نمی‌خواست که هزاره‌ها از 
سیاست دور باشند و از پس تحولات ناخواسته کشانده شوند؛ بلکه او می‌خواست 
انتقال مرکزیت  هزاره‌ها در متن حوادث و سازنده و مدیریت‌کنندۀ تحولات باشند. 
حزب وحدت به کابل، یکی از تاریخی‌ترین و سازنده‌ترین تصمیم‌ها و طرح‌های ایشان 
برای هویت‌بخشی هزاره‌ها بود و آن تصمیم ما را در متن حوادث کشاند و ما را در 
قافلۀ سیاست این سرزمین همراه کرد و فرصتی شد برای مقاومت‌های بعدی و حضور 
توانمند و پذیرفته‌شدۀ بعدی ما در سیاست. هزاره همیشه مدافع صادق این مرز و بوم 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 159

بوده است؛ ولی هر بار منزوی شده و از خون‌شان ثمری نگرفته بود و رهبر شهید این 
سرنوشت محتوم را با انتقال مرکزیت حزب به کابل تغییر داد. البته آن تصمیم آن روزها 
بسیار در معرض انتقاد بود؛ می‌گفتند به کابل‌رفتن داخل دیگ‌شدن است و رفتن به 
کابل بود که مردم را درگیر جنگ کرد و ده‌ها از این قبیل اما سرنوشت مردم هم از همان 

سفر تغییر کرد.
سبحانی: شاید منظور این است که کابل چرا به‌عنوان مرکز حزب انتخاب شد؟ 
دلیلش این بود که بعد از سقوط کابل و رفتن شهید مزاری در کابل به‌عنوان سرپرست 
شورای سرپرستی، تا چند وقتی مرکزیت حزب در بامیان بود و شورای سرپرستی در 
کابل. تصمیمات اصلی در کابل باید گرفته می‌شد؛ اما چون کابل پایتخت بود و وضعیت 
کشور هم قسمی بود که لازم بود حزب در مواردی فوراً بتواند تصمیمات ضروری گرفته 
شود و این با بودن مرکز حزب در بامیان سازگار نبود. از طرفی، اختلافاتی بین دو مرکز 
پیشنهاد کرد که شورای  این مشکلات، شهید مزاری  برای حل  بود و  آمده  به‌وجود 
مرکزی کابل بیایند. در ابتدا یک عده مخالفت کردند؛ اما بالاخره مورد قبول واقع شد 

و مرکزیت حزب به کابل منتقل شد.
وکیل سعادتی: در جریان دقیق مباحث حزب وحدت در این خصوص نیستم؛ اما 
فکر می‌کنم منطق و دلیل این تصمیم تا حدی روشن است. کابل قلب تپندۀ سیاست 
افغانستان است. جریان‌هایی که در کابل حضور نداشته باشند، از جریان سیاست در 
کشور عقب می‌ماند. از این جهت، حزب وحدت به‌عنوان یک جریان قدرتمند، برای 
به کابل منتقل  باید مرکزیت خود را  با نبض سیاست هماهنگ حرکت کند،  این‌که 

می‌کرد.
سناتور شریفی: کابل پایتخت کشور بود و محل تمام زد و بندهای سیاسی در 
سطح ملی و بین‌المللی. کابل محل تصمیم‌گیری‌های کلان مملکت بود؛ از این جهت 
بود که حزب وحدت هم مرکزیت‌اش را در کابل انتقال داد. جنرال دوستم که پادشاه 
تمام  نماند و هم‌چنین  انزوا  تا در  نزدیک ارگ رسانیده  به  را  بود، خود  شمال کشور 
احزاب سیاسی به کابل جمع شدند. شهید مزاری که تمام تلاش‌شان شریک‌ساختن 



160 / روایتی از خورشید

هزاره‌ها در حلقات تصمیم‌گیری دولت بود، از اهمیت کابل واقف بود و به همین جهت 
در غرب کابل مقر حزب وحدت را مستقر ساخت و از همان‌جا صدای وحدت‌طلبانه 

و عدالت‌خواهانۀ خود را بلند کرد.
استاد علیزاده مالستانی: شهید مزاری می‌گفت اگر مرکز حزب وحدت در بامیان 
باشد، هزاره را کسی نمی‌شناسد. به واقع هزاره در گرماگرم مقاومت حزب وحدت و با 
حمایت بی‌دریغ مردم برای جهان شناسانده شد. اگر دفاع و مقاومت غرب کابل نبود، 
مردم هزاره همان اقلیتی بودند که نباید در تعیین سرنوشت مملکت نقش داشته باشند.
فیاض: قبلًا عرض شد که شورای مرکزی حزب وحدت در بامیان بود و نمایندگی 
آن در کابل. این موضوع از لحاظ اجرایی و تصمیم‌گیری‌ها مشکل ایجاد کرده بود. 
از سوی دیگر، کابل پایتخت و مرکز تحولات و تصمیم‌گیری‌های کلان بود؛ لذا باید 

شورای مرکزی به کابل منتقل و مرکز حزب وحدت در کابل ایجاد می‌شد.
استاد ناطقی: دلیلش را به‌خوبی نمی‌دانم؛ چون آن زمان بامیان نبودم. اما می‌دانم 
که همه به کابل هجوم برده بودند و هیچ حزب سیاسی در بیرون ازکابل نبود. دیگر این‌که 
ترکیب جمعیتی ما در کابل به‌گونه‌ای است که نمی‌شود کابل را نادیده گرفت؛ بدون 

حضور در کابل، سیاست نمی‌شود در آن زمان و حالا هم همین‌گونه است.
ک( تأثیر وحدت و مقاومت بر احیای هویت

شهید  رشادت‌های  محصول  که  شیعیان  وحدت  و  مقاومت  شما  به‌نظر  برهانی: 

مزاری بود، چقدر در احیای حقوق و هویت دینی و ملی آنان تأثیر داشته است؟

جعفری: بزرگ‌ترین خدمت رهبر شهید، تولد اندیشۀ خودباوری و خوداتکایی و 
این که من هم می‌توانم و من هم مثل دیگران هستم، بود. چنین خدمت بزرگ را تا امروز 
هیچ شخصیت سیاسی و مذهبی در جامعۀ شیعه و هزارۀ افغانستان نتوانست نهادینه 
کند که فطرت ثانویۀ مردم شود و چون خون در رگ‌های اندیشه و اعتقادشان جاری 

و ساری باشد.
دکتر جویا: بی‌تردید نقش اساسی و حیاتی داشت. هزاره‌ها پازل مکتوم در جامعۀ 
افغانستان به‌حساب می‌آمدند. فریاد بلندی لازم بود که وجود این جمعیت عظیم دیده 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 161

شود. مقاومت شهید مزاری این فریاد بلند بود. البته حرکت‌های بعدی متأسفانه آن‌گونه 
که باید در این مسیر قرار نداشت و به همین دلیل، ظرفیت‌های بسیاری عقیم گردید. اما 

آنچه به‌دست آمد، محصول این مقاومت بود.
واقعیت غیر قابل انکار این است که مقاومت عدالت‌خواهانه‌ای که  سبحانی: 
شهید مزاری کرد، راهنما و مشعلی برای کل عدالت‌خواهان در افغانستان خواهد بود 
و الگوی قابل پیروی برای هر انسانی عدالت‌خواه. در این مورد فقط هزاره‌ها نیستند 
که شهید مزاری را به‌عنوان رهبر قبول دارند؛ بلکه اگر انصاف را رعایت کنیم، شهید 
مزاری برای کل مردم افغانستان الگوی قابل پیروی است؛ چون ایشان هدفش اقامۀ 
عدل برای همۀ اقوام و همۀ انسان افغانستانی بود. روی همین جهت است که چند 
سال قبل دکتر مهدی، عضو پارلمان و عضو پیشین شورای نظار، پیشنهاد کرد: از 
جانب دولت افغانستان جایزه‌ای در نظر گرفته شود به‌نام شهید مزاری که هر سال به 
کسانی داده شود که برای احیای حقوق اقوام در افغانستان تلاش و فعالیت می‌کنند. 
بعضی از اعضای تاجیک اعتراض کردند که اگر چنین جایزه‌ای داده شود، چرا به‌نام 
طاهر بدخشی داده نشود؟ آقای دکتر مهدی در جواب گفت: شهید مزاری کجا و طاهر 
بدخشی کجا؟ طاهر بدخشی حتی یک نفر در محلش پیرو ندارد؛ اما شهید مزاری به 
وسعت افغانستان پیرو دارد. یا در کتابی که یک خبرنگار ترکیه در مورد جنرال دوستم 
نوشته، از قول جنرال رئووف بیگی می‌گوید: بعد از این‌که طالبان شبرغان را گرفت، 
وضعیت بدی برای ما پیش آمد؛ به قسمی که جنرال دوستم در حال گریه بود. من رو 
به او کردم و گفتم: جنرال! چرا از مزاری الگو نمی‌گیرید؟ و این قدر نگران هستید؟ 
گفت: چطور؟ گفتم: او چند سال است که پیروانش را از زیر خاک رهبری می‌کند. 
جنرال دوستم بعد از این حرف گفت: راست می‌گویی. روحیه‌اش را دوباره به‌دست 
گاه  آورد. حقیقت این است که او روحیۀ مبارزه با ستم و تبعیض را در ذهن هر انسانی آ

و عدالت‌خواه برای همیشه زنده کرد.
تأثیر شگرفی داشت. ما با حزب وحدت خویش را باور  بلی.  وکیل سعادتی: 
کردیم. خودباوری و جان‌گرفتن دوبارۀ غروری که قرن‌ها بود در شبستان سیاه استبداد 



162 / روایتی از خورشید

از نفس افتاده بود، کار کوچکی نیست. ما با حزب وحدت و با رهبری شهید مزاری 
حق  حق،  اساسی‌ترین  شدیم.  سیاست  دهلیز  وارد  و  بازیافتیم  را  خویش  هویت 
ما کی هستیم و چه  بگوییم که  اکنون می‌توانیم  ما  ابراز عقیده است.  و  ابراز وجود 
به رهبری شهید  با مقاومت‌های مردم  با حزب وحدت و  را  این جرأت  می‌خواهیم. 
مزاری به دست آوردیم. درست است که فضای جنگ و خشونت مجال نداد تا آن 
زمان به حقوق سیاسی خویش دست‌یابیم. درست است که هنوز هم به حقوق سیاسی 
خویش، آن‌گونه که باید، نرسیده‌ایم؛ اما واقعیت این است که: »این سفر، آن سفری 
نیست که از نیمۀ راه/ دو سه گامی که پدر رفت پسر برگردد«. به نظر من، راهی که با 

خون شهید مزاری آغاز شد، راه بی‌بازگشت است.
سناتور شریفی: قبل از مقاومت غرب کابل، هزاره‌ها کاملًا هویت کتمان‌شده 
داشتند. در طی چهارده سال جهاد افغانستان، هزاره‌ها بزرگ‌ترین سهم را در تقویت 
جهاد و تضعیف حضور ارتش سرخ در کشور داشتند؛ اما بعد از اخراج روس‌ها از 
افغانستان، دولت‌های موقت که در پیشاور ایجاد شدند، اصلًا نامی از هزاره‌ها نگرفتند 
و قدرت را بین خود تقسیم کردند. بسیار به خاطر دارم مصاحبۀ مولوی یونس خالص 
را وقتی که خبرنگار بی‌بی‌سی از ایشان پرسید در حکومت مجاهدین شیعه‌ها و زنان 
هم سهم دارند؟ او در جواب گفت: در بارۀ آن‌ها بعداً گپ می‌زنیم. زمانی که حضرت 
صاحب صبغت‌الله مجددی به‌حیث اولین رئیس جمهور مجاهدین وارد کابل شد، 
در وزارت‌ها و کابینه‌اش یک وزیر هزاره هم وجود نداشت. شهید مزاری در چنین 
شرایطی به کابل آمده و نیروهای پراکندۀ هزاره‌ها را سازمان‌دهی کرده و سوق و ادارۀ 
نظامی به وجود آورد. نیروهای رزمی هزاره اگر خلقی بود، مجاهد بود و... همه را در 
یک مرکز سوق و اداره منظم و متشکل ساخت. آنگاه با دولت آقای مجددی نشست 
و در بارۀ حق و حقوق هزاره‌ها به بحث و گفت‌وگو پرداخت. شهید مزاری خواهان 
پنج وزارت شد که دو وزارت آن از وزارتخانه‌های کلیدی بود. بحث »هزاره‌ها بیست 
فیصد مردم کشور است« را شهید مزاری مطرح کرد و با قاطعیت خواهان یک پنجم 
در تصمیم‌گیری کشور و مشارکت در قدرت شد. این‌که هزاره‌ها لقب احیاگر هویت را 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 163

به شهید مزاری داده‌اند، سخن گزاف نیست. هزاره‌ها با حضور شهید مزاری در کابل، 
موجودیت خود را هم به رهبران جهادی و هم به دنیا تثبیت کردند. حزب وحدت به 
رهبری استاد مزاری، به سرعت رشد نمود و در معادلات سیاسی به‌عنوان یک قدرت 
مطرح شد. ما شاهد بودیم که فرستادۀ ویژه سازمان ملل در پاکستان گفت: بدون توجه 
لذا محمود مستری،  نیست؛  قابل حل  افغانستان  معضلۀ  دیدگاه حزب وحدت،  به 
فرستادۀ ویژۀ سازمان ملل در اجندای دید و بازدیدش، ملاقات با استاد مزاری را در 
رأس جدول قرار داد، او از میدان هوایی کابل بلاوقفه و مستقیم به کارتۀ سه، مقر حزب 
وحدت، آمد و دیدگاه شهید مزاری را در مورد قضایای افغانستان شنید و شب مهمان 
حزب وحدت بود. اعتقاد من این است که شهید مزاری از صفر شروع کرد و با درایت و 
توانمندی که داشت، طرح حکومت مبتنی بر عدالت و وحدت اقوام و احزاب را ریخت 
و این‌که امروز هزاره‌ها تا این سرحد شریک قدرت‌اند، از ثمره‌های تلاش شهید وحدت 

ملی استاد مزاری است.
استاد علیزداه مالستانی: هویت شیعه و هزاره در مقاومت غرب کابل تثبیت 
شد. هزاره‌ها در منطق دیگران یک اقلیتی بود که در سرزمین غیر روییده، مهاجراند 
و از مردم بومی این مملکت نیستند. مهاجر در یک مملکت حق مشارکت در تعیین 
سرنوشت آن مملکت ندارند. یک زمان یک جزوه‌ای کوچک را به‌نام »موقف حزب 
اسلامی« خواندم، نوشته بود: هزاره 3% جمعیت مملکت را تشکیل می‌دهند که همه 
عضو حزب اسلامی‌اند. مقاومت غرب کابل این همه یاوه‌گویی‌های دیگران را به اثبات 
جوادی  سید  آقای  نوشتۀ  محسنی،  آیت‌الله  کلامی  »اندیشه‌های  کتاب  در  رساند. 
غزنوی«، صفحۀ 6 به قلم خود آیت‌الله محسنی آمده که قیام هزاره‌جات قهرمان توسط 
حزب حرکت اسلامی بود؛ در حالی‌که در وقت قیام هزاره‌جات حزب حرکت اصلًا 

وجود نداشت و آیت‌الله محسنی در آن زمان در سوریه بود.
به باور یک عده، هزاره یا اصلًا در افغانستان نیست و یا اگر هم هست، مانند برده و 
عبد است که مالک کار خود نیست؛ چون گفته شده: »اَلعَبدُ وَ ماَ فِی یَدِهِ لِمَولَاهُ«؛ برده 
با هرچه در دست و جیبش هست، مال مولا و صاحب خود هست. اگر جهاد کرده 



164 / روایتی از خورشید

باشد، او جهاد نکرده مولایش جهاد کرده است. به فرمودۀ جناب آیت‌الله محسنی، 
مردم قهرمان هزاره جهاد نکرده، جهاد آنان توسط حزب حرکت اسلامی بوده است.

فیاض: مقاومت غرب کابل، تاریخ افغانستان، شیعیان و هزاره‌ها را عوض کرد. 
بدون شک اکنون نفس‌هایی که می‌کشیم، هر نفس کشیدن ما مدیون مقاومت‌ها و 
رشادت‌های مزاری و یارانش در غرب کابل است. اجازه دهید این عظمت را با بیان 

یک خاطره توضیح دهم.
در خزان 1386 با چند تا از دانشجویان دانشگاه کابل قرار گذاشته بودیم که با 
»دای‌فولادی« دیدار داشته باشیم. جای قرار ما در سر چهارراهی پایین‌تر از سیلو بود 
و من زودتر سر قرار رسیدم و در مدت چند دقیقه‌ای که منتظر ماندم، دیدم یکی از 
برادران زحمت‌کش و کارگر هزاره به کراچی‌اش تکیه داده، بعد از سلام و احوال‌پرسی 
گفتم: »زندگی چطور است، راضی هستی یا نه؟« در جوابم گفت: »خدا را هزار بار 
شکر می‌کنم. چرا راضی نباشم؟ همین حالا نمازم را در مسجد روبه‌رو خواندم و این 
عادت روز‌مره‌ام هست، بدون این‌که کسی بگوید تو از کجایی و چرا با دست بسته نماز 

نمی‌خوانی.«
گفتم: »یعنی قبلًا این طور نبود؟«

گفت: »نه، خصوصاً در همین مسجد. اما حالا وضعیت فرق کرده، می‌دانی چرا؟ 
چون من این آزادی را به بهای اندک به‌دست نیاورده‌ام. پدرم در پشت سیلو و برادرم در 
گردنۀ سخی شهید شدند تا من بتوانم نمازم را بدون تقیه و آزادانه بخوانم.« )این سخنان 
را در حالی بیان می‌کرد که ایستاد شده و با دست، محل شهادت آن‌ها را نشان داد(.

از دقت نظر و وسعت دید آن برادرِ کارگر در حیرت فرو رفتم و اگر حمل بر ریا 
نکنید، سراپایم را عقده فرا گرفت و اشک‌هایم جاری شد. محکم دستش را فشار داده 

برایش آرزوی سلامتی کردم.
ببینید نوع نگاه را! حقیقتش در برابر ایمان، فهم و درک آن مرد، خودم را خیلی 
یافتم! و در واقع هم همین‌طور است. حالا شما کل غرب  ناچیز  بسیار  و  کوچک 
کابل و قهرمانانی که از عزت و عظمت‌شان دفاع کردند و در رأس آن رهبر شهید را 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 165

در نظر بگیرید، به چه نتیجه‌ای می‌رسید. اگر ما به حافظۀ تاریخی خود نگاه کنیم و 
جایگاه مردم خود را در گذشته و حال مقایسه کنیم، خواهیم دید که چقدر شهدای ما 
سهم بزرگی در عزت امروزی دارند. حالا بعضی افراد مفت‌خور پیدا شده‌اند و ادعا 
دارند که آزادی مذهبی و به رسمیت شناخته‌شدن مذهب جعفری در افغانستان، مرهون 

تلاش‌های آن‌ها است و چه خیال و ادعای باطل!
استاد ناطقی: حقیقت مسأله این است که ما در تاریخ افغانستان گم شده بودیم. 
در خیابان‌ها راه می‌رفتیم؛ ولی کسی ما را به جد نمی‌گرفت و هویت نداشتیم. کاری 
که مزاری کرد، این بود که احیای هویت صورت گرفت. فرق ما با دیگران این بود که 
دیگران هویت سیاسی، هویت فرهنگی، هویت مذهبی، هویت قومی و هویت تاریخی 
داشتند و اما ما گم بودیم و کسی در بارۀ ما گپ نمی‌زد. هویت ما در همۀ ساحت‌ها 
مفقود شده بود. مزاری دو مشکل داشت و دو مبارزه را باید پیش می‌برد: یکی احیای 
هویت که ما هستیم، پس حق داریم؛ چون از لازمۀ حیات، حق هست؛ در حالی‌که 
دیگران تنها مشکل‌شان گرفتن حق بود. مزاری هویت مردم را زنده کرد؛ گرچه هنوز 
مشکلات هویتی داریم. من در اجلاس بن 2001 تا بیست درصد احیای حق سیاسی 
و مشارکت را برآورده کردم و این را به کرسی نشاندم؛ ولی حالا آن بیست درصد را 
نگرفته‌ایم. حضور ما در نظام برخلاف موافقت‌نامۀ بن، خیلی کم‌تر از بیست درصد 
می‌باشد. خوب این دیگر تقصیر من نیست. این را هم گفته باشم دستاورد بن 2001 
رابطۀ ارگانیک با احیای هویت شهید مزاری دارد. پرسش‌های شما حول محوریت و 
مرکزیت استاد مزاری اختصاص یافته، جواب‌ها هم به‌گونه‌ای هست که گویا غیر از 
مزاری در جامعۀ ما کسی نبوده است. نه این‌طوری نیست. مزاری در حد یک رهبر 
لایق که انرژی‌ها را درست سازمان‌دهی کرد، مطرح می‌شود و الا مزاری حزب داشت 
و یاران مزاری نقش اساسی خود را در احیای هویت مردم ما دارند. پس از شهادت 
مزاری، نقش استاد خلیلی، نقش استاد محقق و نقش صدها فرمانده و هزار چریک 
و مجاهد حزب وحدت در احیای هویت مردم ما انکارناپذیراند و هرکدام جای خاص 

خود را دارند.



166 / روایتی از خورشید

ل( رسالت جوانان و خون رهبر شهید
برهانی: جوانان چه وظیفه‌ای در رابطه با خون و یاد شهید مزاری و یاران شهیدش 

دارند؟

جعفری: اگر جوانان فطرت انسانی خود را شکوفا کنند، قطعاً در برابر رهبر شهید 
احساس مسئولیت خواهند کرد.

رهبر شهید پیر جوان بود و جوان پیر. پیر جوان بود؛ چون اندیشۀ جوان و نیروی 
فعال و ارادۀ خلیل‌ناپذیر داشت. جوان پیر بود؛ چون بسیار کتاب خوانده بود؛ چنان‌که 
گویا مزاری هزار سال زیسته است و تجربۀ کل بشر را دارد. جوانان هم باید مثل رهبر 

شهید جوان پیر و پیر جوان باشند.
جوادی: مزاری برای خود و منافع خود قربانی نشد و سال‌ها رنج و تلاش و در 
نهایت شهادتش برای احیای هویت مردمش بود. او به مردمش عزت، کرامت، غرور 
و شخصیت داد؛ بنابراین، نسل‌های بعد از او اولًا، باید او را به درستی بشناسند؛ ثانیاً، 
راه ناتمام او را تعقیب کنند و ثالثاً، آرمان‌های او را که شاه‌بیتش عدالت است، در زندگی 

خود و نسل‌های بعدی نهادینه کنند.
دکتر جویا: جوانان نیازی به توصیۀ من و امثال من ندارند؛ اما چون سؤال پیش 
آمد، عرض می‌کنم که در قدم اول، درک درستی از شهید مزاری به‌دست آورند. امروزه 
تفسیرهای معوج و انحرافی از این شهید کم نیست. عده‌ای او را در قوم و قوم‌گرایی 
خلاصه می‌کنند و عده‌ای دیگر به بی‌دینی متهمش می‌کنند. از نگاه عده‌ای هنر شهید 
مزاری فقط در مدیریت جنگ و بعد نظامی‌اش نهفته است و عده‌ای او را آدم لجوج، 
خودرأی که مردمش را به دشمنی با دیگر اقوام سوق داد. درک حقیقت مزاری با عبور 

از این اتهامات میسر است.
آرزوی شهید مزاری این بود که جوانان مردمش با همت، پرتلاش و عالم باشند. به 

نظر حقیر، جوانان لازم است این ویژگی‌ها را در خود تقویت کنند.
انسان‌های  قدر  که  است  این  وظیفه‌شناس،  انسانی  هر  وظیفۀ  سبحانی: 
خدمت‌گذارش را بداند. وظیفۀ جوانان این است که ادامه‌دهندۀ راه شهداء، راه آزادی 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 167

و شهید مزاری باشند و اهداف او را هرگز ازیاد نبرند. مطابق آخرین سخنرانی رهبر 
شهید، خدا را هیچ‌وقت از یاد نبرند و بدانند در صورتی که در راه خدا قدم برمی‌دارند و 

ارزش‌های الهی را پاس می‌دارند، هیج قدرتی، توانایی مقابله با آنان را ندارد.
وکیل سعادتی: نسل‌ها، یکی از پی دیگری، مسئولیت‌های خاص زمان خودشان 
را به عهده دارند. تسلسل نسل‌ها از یک‌سو تجارب و ارزش‌ها را در امتداد زمان منتقل 
می‌کنند و از سوی دیگر، ارزش‌های جدیدی به وجود می‌آورند. خون و آرمان شهدا 
بنابراین، سنگین‌ترین مسئولیت جوانان،  بزرگ‌ترین ارزش معنوی یک ملت است؛ 
پاسداری از خون شهدا و پاسداری از آرمان و اهداف شهدا است. برای این‌که آرمان 
فردای  نسل‌های  و  ما  امروز  جوانان  باید  شود،  جاری  زمان  سینۀ  در  مزاری  شهید 
ما، مزاری را آن‌گونه که بوده است و آن‌گونه که زیسته است، بشناسند. اندیشه‌های 
سیاسی‌اش را به‌درستی فهم کنند و از فعالیت‌هایش به‌درستی اطلاع حاصل نمایند.

نظر  به  است.  مزاری  شهید  افسانه‌ای‌ساختن  دارد،  وجود  که  خطراتی  از  یکی 
بعد  باید  من، شهید مزاری همان‌گونه که در زمین واقعیت سیاست‌ورزی می‌نمود، 
از شهادت نیز هم‌چنان در زمین واقعیت‌های سیاسی و اجتماعی باقی بماند. گاهی 
اوقات برخی از شخصیت‌ها بعد از مرگ، از دل واقعیت‌های زندۀ سیاسی و اجتماعی 
نوع  این  افسانه‌ای محول می‌گردند.  تقدس  و  ابهام  از  هاله‌ای  به  و  برکنده می‌شوند 
مواجهه با شهدا، آنان را از مرجعیت و الگو بودن دور می‌سازد؛ بنا براین، مسئولیت 
جوانان ما در چگونه‌شناختن شهید مزاری و چگونه‌شناساندن ایشان برای نسل‌های 
بعد فوق‌العاده سنگین است. تنها زنده نگه‌داشتن یاد شهدا و به‌خصوص یاد شهید 
مزاری حلال مشکل نیست و چه بسا ممکن است مشکل‌آفرین باشد. مهم چگونه 

زنده نگه‌داشتن یاد آن شهید شاهد است.
سناتور شریفی: شهید مزاری یک فرزند هزاره بود و از یک خانوادۀ متوسط هزاره 
کادمیک در کشور وجود نداشت.  قدم به اجتماع گذاشت. در آن زمان تحصیلات آ
اگر وجود داشت، مخصوص تبار خاص بود. شهید مزاری برای تحصیل به مدارس 
دینی روی آورد. در مدارس دینی افعانستان، ایران و عراق درس خواند. او با انگیزه 



168 / روایتی از خورشید

درس خواند و با انگیزه مطالعات خود را از حجرۀ مدرسه در سطح کشور و جهان 
گسترش داد. او دانشی را فرا گرفت که شاید بتواند روزی مشکل مردم ستم‌دیده را حل 
کند و گرهی از کار مردمش باز کند. مزاری اول خود را ساخت و با هوای نفسانی و 
جاذبه‌های مادی مبارزه کرد، بعداً در میدان سیاست و کار و زار اجتماعی وارد شد. 
این‌گونه بود که مزاری رهبر شد و مرجع سیاسی مردم شد. مزاری اول خود را ساخت 
و نقطه‌های ضعف خود را نیرومند ساخت؛ سپس به ساختن جامعه، مردم و کشورش 
کمر همت بست. او یک فرزند هزارۀ مسلمان، مؤمن، روحانی، صبور، شجاع، مدیر، 
مدبّر، پارسا و مردم‌دوست بود. او فقط به وحدت و برادری و برابری، عزت و سعادت 

مردم کشورش می‌اندیشید و دیگر هیچ.
امروز جوانان بدانند که شرایط موجود مفت به دست‌شان نیامده است؛ بلکه با 
اقتصادی  انسانی و  فداکاری‌ها، قربانی‌دادن‌ها، معلول‌شدن‌ها و هزینه‌های سنگین 
قانونمند  حکومت  می‌خواهند  افغانستان  سیاسیون  اگر  امروز  است.  آمده  به‌دست 
تشکیل بدهند، دنبال یک جوان هزاره می‌گردند تا تیم تشکیل بدهند. هزاره‌ای که 25 
سال پیش موجودیت‌اش را منکر می‌شدند، امروز به‌عنوان یک قدرت در کشور و سطح 
منطقه و جهان مطرح است. این همه مرهون تلاش شهید مزاری و محصول خون 
شهیدان غرب کابل است. پس بر جوانان ما است که راه شهید مزاری را ادامه دهند و 
قدردان مجاهدت‌ها و فداکاری‌های آن رهبر فرزانه و یاران فداکارش باشند. جوانان 
ما مسئولیت دارند که زندگی، اخلاق و رفتار شهید مزاری را برای‌شان الگو قرار دهند، 
مانند مزاری درس بخوانند، مثل او با هوای نفسانی مبارزه کنند و هم‌چون او صبور و 
شجاع، بیدار، هوشیار و مردم‌دوست باشند. جوانانی که این‌گونه عمل کنند و خود را 
به مفکوره و اخلاق شهید مزاری مجهز نمایند، می‌توانند ادعا کنند که از رهروان بابه و 

فرزندان شهید وحدت ملی می‌باشند.
فیاض: سؤال قشنگ و در عین حال بسیار جدی و عمیق است. اجازه دهید این 
سؤال را با بیان خاطره‌ای از استاد شهید جواب دهم؛ زیرا معتقدم استاد وظایف ما و 

نسل‌های بعدی را در خاطره‌ای که عرض می‌کنم، مشخص کرده است.



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 169

ورودم  متأسفانه  شدم.  کابل  راهی  فرهنگی،  فعالیت‌ها‌ی  به‌منظور   1372 پاییز 
پس  آن  از  و  شد  همزمان   )1372 )11جدی  دیگر  شدید  جنگ  آغاز  با  پایتخت  به 
چیزهایی دیدم و شنیدم که برخی از آن‌ها در کتاب »زیر آسمان کابل« ‌ثبت شد. در 
آن شرایطِ دشوار جنگی، حیرت‌دمیده‌ای چون من، تنها کاری که می‌توانستم انجام 
دهم، یادداشت حوادث روزانه، نوشتن، پرورش و جهت‌دادن ذوق‌ها‌ی پرشوری بود 
که در گوشۀ محرومی از شهر )غرب کابل( وجود داشت؛ لذا با مشارکت و دل‌گرمی 
چند جوان اهل دل، »انجمن شعر و ادب کابل« را تشکیل داده و به فعالیت‌های ادبی 
پرداختیم. اوایل بهار 1373 بعد از مدتی که این انجمن پا گرفت، تصمیم بر این شد که 
دیداری با استاد مزاری داشته و از رهنمودهای ایشان توشه‌ای برداریم. قضیه را توسط 
دوست شاعرمان »عبدالاحد بهادری« که آن زمان خبرنگار کمیتۀ فرهنگی بود، ‌با 

استاد مزاری در میان گذاشتیم و ایشان هم با بزرگواری پذیرفتند.
اعضای انجمن با شور و اشتیاقِ تمام آماده شدند و هفت هشت نفری راهی منزل 
استاد شدیم. جلسۀ صمیمی و خودمانی ترتیب یافت. پس از صحبت‌های کوتاه و 
معرفی اعضای انجمن توسط بنده و شعرخوانی شاعران، استاد مزاری بیش از یک 
ساعت صحبت کرد. این‌جانب بارها در پای صحبت‌ها‌ی رسمی و غیر رسمی او زیاد 
بودم؛ اما هیچ‌کدام به اندازۀ آن صحبت و آن جلسه، با صفا و صمیمی نبود؛ چرا که در 
صحبت‌های رسمی انسان مقید است که حساب‌شده صحبت نموده و حتی از گفتن 

برخی مطالب خودداری می‌کند.
استاد، روی چندین محور صحبت نمود که بخشی از محورهای مهم آن را تا جایی 

که حافظه‌ام یاری می‌کند، بازگو می‌کنم.
آن  تفسیر  و  تاریخ  بازخوانی  استاد، روی ضرورت  تاریخ:  بازخوانی  1. ضرورت 
بسیار تأکید می‌کرد. ایشان می‌گفت: برای ما به‌خصوص نسل جوان لازم است که 
با تاریخ کشور و مردم خود آشنا شویم. ببینید که بر ما چه گذشته است و الآن چه 
می‌گذرد. مهم این است که این تاریخ را باید تفسیر و تحلیل نمود تا جهت‌گیری‌ها‌ و 
عوامل پشت پرده مشخص شود. شما سعی کنید که با پیوند دادن حوادث تاریخی به 



170 / روایتی از خورشید

تحلیل مطلوب دست پیدا کنید.
ببینید مظلومیت ما هزاره‌ها‌ در کتب تاریخی و درسی افغانستان چه قدر انعکاس 
یافته است؟ ‌راه »‌ملا فیض‌محمد کاتب« را چه کسی ادامه می‌دهد؟ چه تعداد از آثار 

نویسندگان و شاعران ما در کتب تاریخی انعکاس یافته است؟
بروید در میان مردم، پای صحبت‌ها‌ی پیرمردها و پدران خود بنشینید که از دوران 
عسکری خود چه قصه‌ها‌ دارند! اصلًا اذهان مردان و زنان ما گنجینۀ خاطره‌ها‌ی تلخ 
حکومت‌ها‌ و ستم‌ها‌ی آن‌ها است. این سرگذشت‌ها‌ی تلخ را جه کسی می‌نویسد؟ در 
تاریخ بخوانید که ما چه تعداد نویسنده و شاعر داشته‌ایم. می‌بینید که ما در گذشته‌ها‌ی 
این  البته  نویسنده، شاعر و خطیب نداشته‌ایم.  به تعداد انگشت‌ها‌ی دست هم  دور 
به‌معنای این نیست که ما استعداد نداریم. استعداد ما فوق‌العاده است؛ ولی افسوس که 

ما را نگذاشتند و در تاریخ هم نامی از ما نبردند.
2. انعکاس حماسه‌ها‌ی هزاره‌ها‌ در غرب کابل: بعد از جنگ‌ها‌ی تحمیلی که 
بر مردم ما صورت گرفت، زن و مرد و پیر و جوان مردم ما حماسه‌ها‌ی ماندگاری را 
آفریدند. این حماسه‌ها‌ برخاسته از ریشه‌ها‌ی عمیق تاریخی و پشتوانۀ ایمان مردم ما 
بود. این‌جانب بارها گفتم که من تنها سخن‌گوی کوچک دردهای مردم خود هستم 
و اکنون این شما شاعران، نویسندگان و نسل نوین مردم ما هستید که نگذارید این 
حماسه‌ها‌ به فراموشی سپرده شوند. ما حرف‌ها‌ی زیادی برای گفتن داشته و داریم. 
برخی از سخنان خود را گفته‌ایم و ان شاء الله اگر حیات باقی بود، در آینده نیز خواهیم 
یا  می‌آید  خوش‌شان  ما  حرف‌ها‌ی  از  قدرت  انحصارگران  و  مخالفین  حالا  گفت. 

نمی‌آید، ما به آن‌ها‌ کاری نداریم. مهم این است که حرف‌ها‌ی مردم ما بازتاب یابد.
3. شناسایی دوست و دشمن: از همه مهم‌تر رسالت شما جوانان این است که در 
شناختن دوست و دشمن بسیار دقت کنید. تلاش نمایید که هم چهره‌ها‌ی خدمت‌گذار 
و هم چهره‌ها‌ی خائن را بشناسید. دشمنان ما در طول تاریخ گاهی با ظلم و دخالت 
ما، ضربه‌ها‌ی  با  لباس دلسوزی و هم‌سویی  در  و  با طرح دوستی  و گاهی  مستقیم 
فراوانی به ما زده‌اند. این واقعاً هوش و شناخت قوی می‌خواهد که بتوانید به چنین 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 171

تفکیکی دست پیدا کنید. البته شما با مطالعۀ تاریخ و تعقیب سیر حوادث می‌توانید 
این افراد را شناسایی کنید و به مردم معرفی نمایید. مردم ما توانایی خود را به اثبات 

رسانده‌اند و مهم جهت‌دهی آن‌ها است.
4. نفرت از بی‌دردی: من از انسان‌ها‌ی بی‌خیال و بی‌احساس نسبت به تاریخ و 
سرنوشت مردم، متنفرم. این‌جانب در تاریخ زندگی خود، در دوران طلبگی و مبارزه، 
که  را می‌دیدم  از طلبه‌ها‌  زیادی  تعداد  بودم  که  در حوزه  دیده‌ام.  زیاد  را  افراد  چنین 
بی‌خیال و بی‌احساس روبه‌روی هم نشسته، پرت‌وپلا می‌گویند و یا فکاهی تعریف 
تعجب  آن‌ها  وضع  از  و  می‌خوردم  افسوس  خیلی  می‌دیدم،  را  آن‌ها  وقتی  می‌کنند. 
می‌کردم. شما تلاش کنید که چنین روحیه‌ای نداشته باشید. خدای‌نخواسته اگر این 
حالت برای جوانان و نسل آیندۀ ما پیش بیاید، دیگر فاتحۀ مردم ما خوانده شده است. 
گاهی از  تعیین سرنوشت بسیار مهم است و مهم‌تر از همه این است که این تعیین با آ

گذشته و حال باید صورت گیرد... .
دریغا که سخنان استاد را به طور کامل ثبت نکردیم و حتی »بهادری« )که همیشه 
انعکاس‌دهندۀ دیدار‌ها‌ و سخنان استاد بود(، در آن جلسه ضبط خود را فراموش کرده 
و یا از ابتدا آن جلسه در نظر او بی‌اهمیت آمده بود! به هر صورت، فردای آن روز با 
دریغ و افسوس سراغم آمد که او مرتکب اشتباه بزرگی شده است؛ زیرا خود می‌گفت: 
»من بعداً متوجه شدم که صحبت‌های آن روز استاد مزاری با تمامی سخنرانی‌ها‌ و 
صحبت‌هایش در دیدار‌ها‌ی رسمی و غیر رسمی او تفاوت داشت و حیف شد که از 

دست رفت!«.
اینک که ‌این خاطره را می‌گویم، سخت درگیر این سؤالم که چطور استاد، آن روز 
آن همه وقت را در اختیار ما گذاشت و در فضای صمیمی، نکات فراوان حتی بالاتر 
از فهم ما را بیان کرد؟ و این، نمی‌تواند جز این باشد که استاد انصافاً به جوانان، علم و 
فرهنگ بیش از همه اهمیت می‌داد و این امید را در دل می‌پرورانید که ما یک روزی 

شاید، مفسر دغدغه‌ها‌ و اندیشه‌ها‌یش باشیم!
استاد ناطقی: عمده‌ترین رسالت مردم ما و جوانان ما تعقیب راه شهدا است و این 



172 / روایتی از خورشید

ادامه در صورتی ممکن است که مجهز به علم و دانش و مجهز به فن‌آوری‌های زمانه 
باشیم. با پف و شعار که نمی‌شود راه شهیدان را ادامه داد و یا با احساسات و شعارها 
و یا با گریز از هرگونه گفت‌وگوهای خردمندانه. کاری که در دهمزنگ صورت گرفت، 
گریز از منطق، گفت‌وگو و راه‌حل سیاسی بود و فاجعه خلق کرد. با شعار و احساسات 

و با فحش و دشنام ما به جایی نمی‌رسیم.
برهانی: شما چنانچه شهید مزاری را برای جوانان و نسل آینده معرفی کنید، چگونه 

معرفی خواهید کرد؟

و  بر زندگی  با مرور  ندارم؛ چون خودم هنوز هم  را  توان معرفی مزاری  جوادی: من 
گفته‌ها و کارکردهای او چیزهای تازه‌تری پیدا می‌کنم، مزاری را زمانش و جامعه‌اش 
به‌درستی نشناخت، فقط به‌خاطر فداکاری‌هایش به او عشق می‌ورزند و احساسات 
مصرف می‌کنند. مزاری احیاگر هویت درهم‌کوبیده‌شده و زخمی و تکه‌پاره‌شدۀ یک 
ملت است. مزاری تحول‌آفرین در سرنوشت یک ملت و تغییردهندۀ مسیر تاریخ ستم‌بار 

و تبعیض‌آلود و پر از درد و فقر و محرومیت است.
دکتر جویا: نسل آیندۀ ما اگر تاریخ خود را بیاموزند، نمی‌توانند شهید مزاری را 
نشناسند و اگر شهید مزاری را بشناسند، به این حقیقت پی خواهند برد که او تجسم 
عینی تاریخ ما بود. شهید مزاری روح معتدل و به عدالت‌رسیدۀ انسان هزاره بود که در 
عین ستم‌دیدگی، سخت از ستم متنفر بود؛ حتی نسبت به دشمنانش. او برداشت‌های 
انحرافی، خرافی و نادرست از مذهب را می‌دید؛ اما در عین حال سخت معتقد به 
آموزه‌های اصیل مذهبی بود. شهید مزاری در زندگی هدف داشت و در راه رسیدن به 

هدفش تمام توانش را گذاشت.
وکیل سعادتی: پاسخ این پرسش دشوار است. این دشواری دو دلیل دارد: اول 
این‌که من در جایگاهی نیستم تا شهید مزاری را برای جوانان و نسل‌های آینده معرفی 
کنم. دوم این‌که آنچه در مورد شهید مزاری می‌دانستم، در لابلای پاسخ به سؤالات 
قبلی شما بیان کردم. شهید مزاری مجموعه‌ای از خصوصیات و ویژگی‌های اخلاقی، 
سیاسی، عقیدتی و اجتماعی است. بحث در مورد رابطۀ شهید مزاری با خدا در عرصۀ 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 173

عبادت و بندگی، بحث در مورد رابطۀ شهید مزاری با خلق در عرصۀ سیاست، اخلاق 
و روابط اجتماعی و سرانجام بحث در مورد رابطۀ شهید مزاری با خود در عرصۀ منافع 
فردی، در واقع بحث در مورد معرفی شهید مزاری است. من تا حدودی متناسب با 
سؤالات شما شهید مزاری را در هریکی از این عرصه‌ها معرفی کردم؛ اما در عین حال 
به این نکته واقفم که این پرسش، در جای خود، از اهمیت فراوان برخوردار است. 
شخصیت‌ها، بعد از مرگ خود، معمولًا آن‌گونه که بوده‌اند، معرفی نمی‌شوند. این‌که 
شهید مزاری نیز در میان امواج عظیم عشق و نفرت، برای نسل جوانی که بعد از او 
به دنیا آمده‌اند و نیز نسل‌های آینده به‌صورت درست شناخته نشود، یک خطر جدی 
است. من در این مورد با اعتراف به این‌که توانایی معرفی شهید مزاری را برای دیگران 
ندارم، صرفاً برداشت خود را در مورد شخصیت ایشان، متناسب با محتوای سؤال بیان 
می‌کنم. اگر برداشت‌های من درست باشد، این برداشت‌ها شاید بتواند برای معرفی 
شهید مزاری به نسل‌های بعد نیز کمک کند. البته تأکید می‌کنم که در این‌جا از زاویۀ 
خاصی به شخصیت شهید مزاری نگاه می‌کنم. »واقع‌نگری سیاسی شهید مزاری.«

و  موجود  واقعیت‌های  بین  تعادل  عدم  سیاست،  دنیای  مشکلات  از  یکی 
ایده‌آل‌های مطلوب است. به نظر من، شهید مزاری در این عرصه بسیار موفق بوده 
است. او به‌معنای واقعی کلمه در زمین واقعیت سیاست می‌کرد؛ هرچند که چشم 
مدیریت  عرصۀ  سیاست  است.  مهم  فوق‌العاده  نکته  این  داشت.  ایده‌آل  آسمان  بر 
امور ممکنات است. سیاست‌مدار با واقعیت‌های سخت و زمخت و بعضاً زشت و 
ناخوشایند سروکار دارد. به نظر من، شهید مزاری به این نکته واقف بود که واقعیت‌ها 
را، ولو ناخوشایند و زشت باشند، نمی‌توان از جهان برانداخت و نابود کرد. به این دلیل، 
به‌جای سازش‌ناپذیری مطلق با همه‌کس و همه‌چیز و به‌جای نق‌زدن‌های بی‌حاصل، 
واقعیت‌ها را به رسمیت می‌شناخت و در جهت تعامل و مدیریت واقعیت‌ها همت 
می‌گماشت. چرخش‌های سیاسی او، در واقع، بازتابی از همین واقع‌نگری‌اش بود. 
معنای روشن‌تر این سخن این است که او به اقتضای شرایط، سیاست می‌کرد. البته 
باید تصریح کنم که سیاست‌ورزی به اقتضای شرایط، معنی‌اش »شنا« در مسیر آب 



174 / روایتی از خورشید

به اقتضای  تعبیر دیگر، معنای سیاست  به  با جریان‌های مسلط نیست.  و موافقت 
شرایط، این نیست که از باب ظاهرسازی با مسلمان به مسجد و با مسیحی به کلیسا 
برویم. سیاست‌ورزی به اقتضای شرایط، معنی‌اش این است که باید خود و موقعیت 
خود و ظرفیت و قدرت و امکانات خود را شناخت. اهداف ممکن و دست‌یافتنی و 
مفید برای خود تعریف کرد؛ تناسب وسیله و ابزار دست‌داشتۀ خود را با هدفی که تعیین 
کرده است، به‌درستی سنجید. قدرت و امکانات و ظرفیت و موقعیت دشمنان و رقبای 
سیاسی را نیز به وسواس و دقت دید و جدی گرفت و متناسب با همۀ آن‌ها عمل کرد. 
به نظر من، شهید مزاری در این مورد یک استثنا بود. تلاش در جهت ایجاد حزب 
وحدت، تلاش جهت ائتلاف با مسعود و دوستم، قبل از فتح کابل، تلاش برای ایجاد 
شورای عالی هماهنگی در زمان مقاومت غرب کابل، نوسان‌های غیر قابل پیش‌بینی 
در روابطش با ایران، تلاش جهت جنگ و صلح با طالبان و... همه در ظل و ذیل 
واقع‌نگری سیاسی شهید مزاری و جدی‌گرفتن ایجابات شرایط متغیر آن عصر قابل 
درک است. او در عمل به ما یاد داد که در سیاست منافع پایدار وجود دارد نه دشمنی 
و دوستی ذاتی و پایدار؛ چنانچه گفت: من عاشق قیافۀ هیچ‌کس نیستم. هرکس حق 
مردم را بدهد، دستش را می‌فشارم. او به ما یاد داد که سیاست یک امر جمعی است و 
سیاست‌مدار واقعی کسی است که خود و هوادارانش را از انزوا بیرون کند و در تعامل 
سازنده با دیگران کار و فعالیت نماید. شهید مزاری هم‌چنان به ما هشدار داد که دشمنی 
اقوام و ملیت‌ها در افغانستان فاجعه است؛ یاد داد که افغانستان به وحدت ملی نیاز دارد 

و یاد داد که وحدت ملی با عدالت اجتماعی و برابری انسانی ملازمه دارد.
شهید مزاری اهل شعار نبود؛ اهل عمل بود. شعارزدگی یکی از آفت‌های کشندۀ 
را رهرو شهید مزاری می‌دانند،  بنابراین، کسانی که خودشان  امروز ما است؛  نسل 
نباید جامعه را به شعارهای تحقق‌ناپذیر و بلندتر از توان مردم به بیراهه بکشانند. شهید 
مزاری مؤدبانه سخن می‌گفت و در سخن‌گفتن همیشه این اصل را رعایت می‌کرد که: 

»با دوستان مروت، با دشمنان مدارا«.
ستم و تبعیض حاکم بر جامعه و روح منتقد و عصیانگر برخی از جوانان از یک‌سو 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 175

و شرایط جنگی و خشونت‌بار حاکم بر زمانه‌ای که شهید مزاری می‌زیست، از سوی 
یک شخصیت  به‌عنوان  ذهن جوانان  در  را  مزاری  گاهی شهید  است  ممکن  دیگر، 
سازش‌ناپذیر جلوه دهد. به‌بیان‌دیگر، جوانان منتقد و معترض، علاقه دارند شخصیت 
شهید مزاری را سازش‌ناپذیر معرفی کنند و سازش‌ناپذیری را نقطۀ قوت ایشان بدانند. 
به نظر من، اما شهید مزاری چنین نبود. او بیش از هر رهبر دیگر در آن عصر پر از 
جنگ و خشونت، برای تعامل و سازش اقوام و گروه‌های سیاسی تلاش کرد. نقطۀ 
قوتش نیز دقیقاً در همین موضوع نهفته بود. او عاشق فعالیت معطوف به نتیجه بود.

استاد علیزاده مالستانی: رهبر الگو، با شهامت، دلسوز، از جان گذشته برای 
نجات مردم از ستم و تبعیض، ساده‌زیست، با خوی و خصلت مردمی، ضد اشرافیت 
و امتیازجویی‌های بی‌مورد، صادق و راست‌کردار، دین‌مدار، آزاداندیش و عدالت‌خواه 

بود.
استاد ناطقی: مزاری به‌دلیل اهدافش زنده است. تا زمانی که تبعیض و بی‌عدالتی 
در جامعه باشد، شعار مزاری و راه مزاری برای نسل جوان ما زنده است. مزاری برای 
نسل جوان علم و دانایی و دانش را می‌خواست. مزاری برای زنان ما حقوق مساوی 
را فاجعه  آن  بود و  تفرقه و اختلافات قومی  را می‌خواست. مزاری دشمن  با مردان 
می‌دانست. مزاری مشارکت عادلانۀ سیاسی را می‌خواست. مزاری برای راه‌حل بحران 
طرح مشارکت ملی چهارجانبه را داشت. مزاری داعیه‌های انسانی بلندی داشت و 
همۀ این‌ها نیاز درس و سرمشق جوانان و مردم ما است. مطالبات فعلی مردم بالاتر از 

آن چیزهایی نیست که مزاری و حزبش مطرح کرد.





بخش سوم
 ایده‌ها و فعالیت‌های فرهنگی

برهانی: در بخش سوم این گفت‌وگو، می‌خواهیم شخصیت فرهنگی شهید وحدت 
ملی استاد مزاری )رحمت‌الله علیه( را بررسی نماییم. بعد فرهنگی شخصیت شهید 
مزاری نیز تحت‌الشعاع ابعاد سیاسی و نظامی شخصیت ایشان قرار گرفته و مغفول 
مانده است. با این‌که تلاش‌ها و فعالیت‌های علمی و فرهنگی ایشان بی‌نظیر است، 
اساساً رهبر شهید مبارزات‌شان را ابتدا با کارهای فرهنگی و بیداری مردم و رشد فکری 
جوانان و بالابردن توان علمی نیروهای مستعد، آغاز نمود و در شرایط بسیار سخت، 
کارتن‌های کتاب و مجله و نشریه و دستگاه‌های تایپ و تکثیر و اسباب و لوازم فرهنگی 
و آموزشی را از ایران و پاکستان تهیه نموده و غالباً شخصاً با پشت خودش حمل و نقل 

نموده به افغانستان انتقال دادند و در بین جوانان توزیع نمودند.
الف( نگاه فرهنگی

برهانی: رهبر شهید بابه مزاری در حوزۀ فرهنگ ایدۀ خاصی داشت؟

ابراهیمی غرجستانی: مزاری بر اهمیت کار فکری و فرهنگی و ضرورت تربیت نیروی 
گاه بود؛ از همین‌رو، علی‌رغم مشغله‌های  متخصص و متعهد برای فردای افغانستان آ
سیاسی زیادی که داشت، باز هم از حوزۀ فرهنگ و کار فرهنگی و آموزشی غافل نبود. 

به‌عنوان نمونه: چند مورد را در حد اطلاع خودم عرض می‌کنم:



178 / روایتی از خورشید

و  جهاد  منعکس‌کنندۀ  معتبر،  نشریۀ  یک  به‌عنوان  سال‌ها  »حبل‌الله«  مجلۀ 
مقاومت مردم افغانستان علیه متجاوزین خارجی و استبدادگران داخلی بود. این نشریه 
محصول زحمات شهید مزاری بود. هم‌چنین مطابق اظهارات بصیراحمد دولت‌آبادی، 
رهبر شهید در سال‌هایی که در ایران بود، به جد پیگیر دستگاه فرستندۀ رادیویی بوده 

اما موفق نمی‌شود.
راه‌اندازی مرکز آموزشی علامه شهید بلخی در قم که در مدت کم منشأ آثار فراوانی 
گردید، محصول همت و حمایت رهبر شهید بود؛ چنان‌که به‌منظور تربیت کادر علمی 
و متخصص در اعزام دانشجو به خارج نهایت سعی و تلاش خویش را به خرج داد و تا 

حدی متناسب با فضا، امکانات و شرایط آن زمان موفق هم شد.
تلاش‌های  کابلی،  محقق  العظمی  آیت‌الله  مرجعیت حضرت  از  ایشان  حمایت 
ایشان برای نشر آثار مرحوم علامه فیض‌محمد کاتب، کوشش برای جمع‌آوری و انتشار 
کتب تاریخی افغانستان و مشخصاً منابع مرتبط با سرنوشت جامعۀ هزاره، نشان از 
دیگر فعالیت‌های ماندگار شهید مزاری در حوزۀ مسائل فکری و فرهنگی دارد که 
هرکدام گشودن دریچۀ تازه‌ای بود و بدون شک رشد فکری و علمی امروز ما محصول 

و مدیون فعالیت‌های مزاری است.
جوادی: قبلًا هم اشاره کردم که رهبر شهید مبارزۀ فکری را اساس دیگر انواع 
مبارزه می‌دانست و خود دایم با کتاب و مطالعه سروکار داشت. بزرگ‌ترین خصوصیت 
رهبر شهید آن بود که وقتش را بیهوده ضایع نمی‌کرد؛ بلکه دایم کتابی در دستش بود 
و مطالعه می‌کرد. سازمان نصر به همت او و یارانش، فرهنگی‌ترین حزب جهادی و 

مبارزۀ این گروه فکری بود.
حوزۀ  در  ایده‌پردازی  چیست؟  خاص«  »ایدۀ  از  مقصود  نمی‌دانم  جویا:  دکتر 
فرهنگ کار سهلی نیست؛ اما این مقدار روشن است که مؤلفه‌های فرهنگی که شهید 
مزاری به آن‌ها باور داشت، علاوه بر آموزه‌های اسلامی، مجموعه‌ای از ارزش‌های 
به‌حساب  مزاری  شهید  فرهنگی  افق  در  مفهوم  محوری‌ترین  عدالت  بود.  انسانی 
می‌آمد. شهید مزاری با اباحه‌گری و بی‌دینی نیز مخالف بود؛ اما تفسیر قشری و غیر 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 179

عقلانی از آموزه‌های دینی نداشت.
هفته‌نامۀ وحدت، مرکز فرهنگی نویسندگان افغانستان، ماهنامۀ حبل‌الله، تشویق 
جوانان به تحصیل و علم‌آموزی، تلاش برای راهیابی جوانان به دانشگاه‌های خارج از 
کشور، احیای تاریخ هزاره از طریق یافتن و انتشار کتاب وزین سراج‌التواریخ، حمایت 
از نویسندگان، شعرا و... همه و همه از کارنامه‌های درخشان شهید مزاری در عرصۀ 

فرهنگ است.
سبحانی: شهید مزاری عقیده داشت که اگر بخواهیم شخصیت انسانی ما محفوظ 
باشد، باید جامعه و مردم به خودباوری و عزت نفس برسند. این کار، از طریق کارهای 
فرهنگی امکان دارد. هر تغییری اگر از طریق تغییر فرهنگ نباشد، سطحی است و 

ماندگار نیست.
به نظر من، تمام تلاش‌های شهید مزاری سمت و سوی فرهنگی داشت. از همه 
مهم‌تر، برای تغییر در ساختار سیاسی کشور تلاش داشت که باور های سیاسی غلط را 
تغییر دهد. فرهنگ غلط در افغانستان کم‌کم باور غلط در ذهن یک عده به وجود آورده 
بود که حق حاکمیت مخصوص قوم و طایفۀ خاصی است. از طرف دیگر، عده‌ای 
دیگر این باور غلط را پذیرفته بودند و در مقابل آن تسلیم شده بودند. شهید مزاری 
پیگیر  مبارزۀ  باور،  این  بین‌بردن  از  برای  لذا  ببرد؛  بین  از  را  اشتباه  باور  این  خواست 
را شروع کرد. در تمام گفتارها و رفتارهایش، این را می‌توانیم ببینیم. به همین جهت 
است که ایشان در اکثر سخنرانی‌هایش آیۀ شریفۀ »إن الله لا یغیر ما بقوم حت ىیغیروا 
ما بأنفسهم« را یادآوری می‌کرد تا نشان دهد سنت الهی این است که خود انسان‌ها، 
مسئول رفتارشان‌اند. انسان می‌تواند وضعیت بد را تبدیل به خوب کند. خود ایشان 

واقعاً باور به این مطلب داشت.
وکیل سعادتی: زمانه‌ای که شهید مزاری در آن می‌زیست و شرایطی که ایشان 
این‌جهت  از  بود.  به شهرت رسید، عمدتاً شرایط خشونت‌بار جنگ و جهاد  آن  در 
آنچه در گفته‌ها و مصاحبه‌های شهید مزاری می‌بینیم، بیش‌تر صبغۀ سیاسی دارد. 
اقتضای شرایط چنین بوده است؛ اما وقتی به ابعاد مختلف زندگی و فعالیت‌های ایشان 



180 / روایتی از خورشید

کنجکاو شویم، درک می‌کنیم که نخستین فعالیت‌های شهید مزاری در حوزۀ فرهنگ 
بوده است. ایشان به‌خصوص در شمال کشور، به ایجاد کتابخانه و ترویج کتاب‌خوانی 
تلاش فراوان کرده است. فکر می‌کنم شهید مزاری رابطۀ فرهنگ و سیاست را به‌درستی 
درک کرده بود. تلاش‌های شهید مزاری در راستای کارهای فرهنگی نشان می‌دهد که 
فرهنگ از دید ایشان در مقایسه با سیاست، جایگاه اساسی‌تر داشته است. یا به تعبیر 
روشن‌تر، اصلاح فرهنگی را زمینه‌ساز اصلاح سیاسی می‌دانسته است و به قول بلخی: 

»اصلاح جهان خواهی اصلاح بطون باید.«
کابل،  غرب  مقاومت  دوران  و  جهاد  دوران  تا  تحصیل  دوران  از  شهید،  استاد 
هیچ‌گاهی از فعالیت‌های فرهنگی غافل نبوده است. ایجاد کتابخانۀ جوادیۀ بلخ را 
جریان  در  کتابخانه  این  کرد.  ذکر  ایشان  فرهنگی  فعالیت‌های  نخستین  از  می‌توان 
تحصیل استاد شهید، با ابتکار ایشان و همکاری جمعی از هم‌دوره‌هایش در بلخ تأسیس 
شد. استاد شهید هم‌چنین در راستای ایجاد مرکز نویسندگان افغانستان، به‌عنوان یک 
مرکز فرهنگی مهم در هجرت و انتشار مجلۀ حبل‌الله نقش محوری داشت. ایجاد 
مؤسسۀ شهید بلخی نیز از ابتکارات آن شهید است. مؤسسۀ شهید بلخی اگرچه یک 
مؤسسۀ تحصیلی بود؛ اما بدون شک، به نحوی در راستای فعالیت‌های فرهنگی ایشان 

قابل دسته‌بندی است.
سناتور شریفی: شهید مزاری اصلًا یک شخصیت فرهنگی بود، جنگ و کارهای 
نظامی بر مزاری تحمیل شد؛ اما با آن‌هم شهید مزاری از کارهای فرهنگی غافل نبود. 
در تمام پایگاه‌های سازمان نصر یک کتابخانه وجود داشت و مجاهدین این سازمان 
در مواقع فراغت از تشویش‌های جنگ، به مطالعه می‌پرداختند. برای شهید مزاری 
یک جلد کتاب به مراتب از یک میل کلاشینکوف اهمیت داشت؛ اما متأسفانه شرایط 
جنگی افغانستان، ناخواسته مزاری را به میدان جنگ فراخواند. اقدام شهید مزاری 
به تأسیس مؤسسۀ فرهنگی حبل‌الله و انتشار مجلۀ حبلل‌الله، نشریۀ پیام مستضعفین 
و ده‌ها نشریۀ دیگر در نمایندگی‌های خارج و حمایت از انجمن فرهنگی نویسندگان 
از  نمونه‌هایی  این‌ها  بلخی در قم،  تأسیس مجتمع آموزش عالی شهید  افغانستان و 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 181

کارهای فرهنگی شهید مزاری بود. در غرب کابل شهید مزاری، مرحوم سید محمد 
این  آورد.  وجود  به  را  وحدت  خبرنامۀ  او  کرد.  نشریه  انتشار  به  مأمور  را  سجادی 
نشریۀ خبری با گزارش‌ها و مقالات تحلیلی همه روزه در دسترس مردم غرب کابل 
گاه می‌ساخت. تکثیر این  قرار می‌گرفت و مردم را از تحولات کشور، منطقه و جهان آ
خبرنامه توسط ماشین تکثیر )گستدنر( صورت می‌گرفت. شهید مزاری بارها یاد از 
خریداری یک چاپخانه در غرب کابل می‌کرد تا نویسندگان کشور بتوانند داشته‌های 

فکری خود را به رشتۀ تحریر درآورده و به دست نشر بسپارند.
در عرصه‌های سیاسی،  او  داشت.  مزاری شخصیت همه‌جانبه  بنابراین، شهید 
زمان  ولی  ساخت؛  عیار  و  آماده  را  خود  شرایط،  با  مطابق  و...  نظامی  فرهنگی، 
مهلت نداد تا همه طرح‌های سازندۀ خود را عملی سازد، سرانجام در راه اهداف بلند و 

انسان‌دوستانۀ خود فدا گردید. رحمت‌الله علیه و علی اعوانه و انصاره.
فیاض: بلی، ایده‌های فرهنگی شهید مزاری، پررنگ‌تر از ایدۀ سیاسی او بود. او 
معتقد به تربیت‌شدن نسل بیدار و روشن هزاره بود. علاقه‌مندی خاصی به مطالعه و 
گاهی از تاریخ کشور و تاریخ هزاره‌ها داشت. احیای هویت هزاره‌ها را از راه فرهنگی  آ
انقلاب، در مزار کتابخانه تشکیل داد و  از  از همین خاطر بود که پیش  می‌دانست. 
در دوران جهاد، به نشر چندین نشریه در ایران و پایگاه‌های سازمان نصر در داخل 
غیر  به‌صورت  را  برخی  و  مستقیم  به‌صورت  را  برخی  که  ورزید  اهتمام  افغانستان، 

مستقیم حمایت می‌کرد.
یادگارهای  از  دهه طول کشید،  دو  به  نزدیک  که  ماهنامۀ »حبل‌الله«  نشرات: 
درخشان بابه است. مجلۀ مسضعفین و دیگر نشرات حزبی سازمان نصر همین‌طور. 

چاپ کتاب »سراج‌التواریخ« توسط ارگان نشراتی حب‌الله و... همین‌طور.
تربیت: شهید مزاری خلأ نیروهای متخصص را با تمام وجود احساس کرده بود. 
از این جهت، به تشکیل »موسسۀ عالی شهید بلخی« در قم اقدام کرد و یک دوره در 
رشتۀ حقوق شاگردان توانمندی از این مؤسسه بیرون آمدند که اکنون برخی از آنان، 

چهره‌های سرشناس کشوراند.



182 / روایتی از خورشید

اقدام دوم، در بهار 1373، اعزام گروه صد نفری دانشجویان به آذربایجان بود که 
اکنون ثمر داده و بسیاری این عزیزان در رشته‌های مختلف از نام‌آوران‌اند.

مرجعیت: اقدام ماندگار شهید مزاری در راستای احیای هویت، تثیبت مرجعیت 
شیعه در میان هزاره‌ها بود. همه می‌دانیم که به‌دلیل داشتن تاریخ سیاه، تحقیر اجتماعی 
و سرکوبی فرهنگی، کسی جرأت نداشت اقدام به چاپ رساله نماید؛ اما شهید مزاری 
این طلسم را شکسته و ابتدا با آیت‌الله العظمی فیاض تماس گرفتند که ایشان نپذیرفت 
و سپس با آیت‌الله العظمی محقق کابلی تماس گرفتند و ایشان، پیام استاد مزاری را 
لبیک گفت و رسالۀ عملیه‌اش را نوشت. به‌دلیل جو سیاسی موجود در ایران، رسالۀ او 
در ایران مجوز چاپ نیافت و در کویتۀ پاکستان چاپ شد. از مرجعیت ایشان علما و 
در رأس آن‌ها مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی، فعالیت فوق‌العاده‌ای انجام داد. روشن 

است که این اقدام، یک نیاز مبرم و اساسی بود.
دوستان صحبت می‌کردند که در جنگ‌های اول با سیاف که نیروهایش از سمت 
پغمان و کمپنی به سمت برچی در حال پیشرفت بودند، احساس شد که بچه‌های حزب 
وحدت انگیزۀ جنگیدن ندارند. در آن زمان آیت‌الله محقق در کابل بود. به ایشان خبر 
دادند که اوضاع مناسب نیست و تکلیف چیست؟ آیت‌الله فرمودند: »دفاع از مال و 
جان، واجب و نیروهای سیاف، متجاوز است. هرکس در این راه کشته شود، شهید 

است.«
سریع فتوای آیت‌الله را به سنگرها رساندیم و بچه‌ها به‌صورت معجزه‌آسا، انرژی 

گرفته و هدفمند شدند. دیر نشد که دشمنان عقب رانده شدند.
وقتی قضیه چنین شد، دای‌فولادی و برخی دوستان دیگر پیش استاد مزاری رفتند 
و طرح داشتن مرجعیت افغانستانی را دادند که با استقبال زایدالوصف شهید مزاری 
قرار گرفت و ایشان هم با تمام توان حمایت کرده و مرجعیت شیعه در افغانستان را جا 

انداختند.
زمان 1372 که رسالۀ ایشان به کابل رسید، من در کابل بودم. مردم چه شوق و 
شوری داشتند و در هر جا سخن از مرجعیت آیت‌الله محقق و ضرورت تقلید از ایشان 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 183

بود. حالا می‌بینیم که الحمدلله این اقدام به بار نشست و نه‌تنها رسالۀ ایشان چاپ شده 
و ایشان سبب خیر فراوان در راستای مساجد، مدارس و کتابخانه‌های زیادی شده‌اند 
که چند تن از بزرگان دیگر نیز صاحب رساله‌اند. بدون تردید از این به بعد هرچه تلاش 
مذهبی در افغانستان صورت گیرد و بزرگان دیگری رسالۀ عملیه بنویسند، مدیون شهید 

مزاری خواهند بود.
حمایت از نویسندگان: یکی از کارهای بزرگ شهید مزاری در عرصۀ فرهنگی، 
حمایت از نویسندگان بود. از این جهت، »مرکز فرهنگی نویسندگان افغانستان« در 
قم به وجود آمد که رهبر شهید، مستقیم هزینۀ این مرکز را پرداخت می‌کرد که یک 
دهه خدمات فرهنگی این مرکز در تاریخ تشیع در افغانستان، بخش برجسته‌ای به خود 

اختصاص می‌دهد.
در کل، اعتماد به نفسی که شهید مزاری به نسل نوین داد، ثمره‌اش در عرصۀ 
فرهنگی بیش‌تر نمود پیدا کرد و اکنون که صدها نیروی تحصیل‌کرده داریم و صدها 
اثر علمی، کتاب، مجله و روزنامه داریم، بی‌مبالغه، نقش شهید مزاری در این عرصه 

برجسته است.
استاد ناطقی: ایدۀ خاص مزاری در حوزۀ فرهنگی این بود که اولویت‌ها به دانش 
یم کابل  و تحصیل داده شود. یک وقتی در پنجاب در سال 1365 به من گفت ما با رژِ
درگیر شدیم نه آن‌ها را گذاشتیم که کاری برای مردم انجام دهند و نه خود ما کاری 
کردیم اگر می‌گذاشتیم لااقل افغانستان را آباد می‌کردند در حد همان کشورهای آسیای 
ایدۀ  و  نشانۀ علاقه‌مندی  این مسأله  بود.  باز هم خوب  آباد می‌شدیم،  اگر  میانه هم 
خاص ایشان نسبت به آبادی کشور بود. می‌دانیم که هیچ کشوری بدون دانش و علم و 
تحصیل آباد نمی‌شود و نشده است. کرۀ جنوبی بالاترین اختصاص مالی‌شان در جهت 
تحصیل است و این را سفیر آن کشور به من گفت. مزاری آبادی و زندگی، کرامت و 
حق برای مردم می‌خواست و می‌گفت این کارها با زور شدنی نیست؛ تنها با دانش 
امکان دارد. سخنرانی استاد مزاری در دانشگاه کابل در اوج جنگ‌های داخلی اشاره 



184 / روایتی از خورشید

به همین مسأله دارد.
ب( کارکرد فرهنگی

برهانی: رهبر شهید چه کارهای فرهنگی انجام داد؟

در دورترین  بود.  افراز سنگر جهاد  کنار  در  کتابخانه  تأسیس  اقدام،  اولین  جوادی: 
قریه‌ها با دشوارترین شرایط قبل از مرمی و تفنگ کتاب می‌رسید، کتابخانۀ سیار فتح 
ن. ص تاپه ی بود آشنا در هر کتاب، تاسیس مدرسه ومکتب در کنار پایگاه وجبهه، 
تأسیس مراکز فرهنگی و راه‌اندازی مباحث فکری و نهادینه‌کردن فرهنگ کتابخوانی 
از ابتکارات رهبر شهید و یارانش بود. در سازمان نصر پولداربودن، خان و ارباب‌بودن، 
فرهنگ  این  و  بود  امتیاز  بودن  دانا  بلکه  نبود؛  امتیاز  جنگجوبودن  و  بودن  مشهور 

نهادینه‌شده توسط رهبری خردمند بود.
گذشته از تأسیس مراکز نشراتی حزبی و مستقل و نشر مجلات ارزشمندی؛ چون: 
پیام مستضعفین، حبل‌الله و غیره، دو سه کار ماندگار و حیاتی نمودند: یکی احیای 
تاریخ بود. ایشان همت زیاد در نشر تاریخ افغانستان داشت؛ کتاب‌های نایاب زیادی را 
نشر کردند و نسخه‌های کمیاب سراج‌التواریخ را و نیز نسخه‌های خطی آن را به دشواری 
و هزینه‌های هنگفت پیدا کرده و نشر نمودند. احیای تاریخ افغانستان و به‌خصوص 
هزاره‌ها در تشکیلات تحت رهبری وی یک هدف بود و چهره‌های توانمندی در این 
جریان رشد کردند؛ مثل آقای یزدانی و هم‌چنین استاد ناطقی شفایی، تأسیس مراکز 
نشراتی چون مرکز نشراتی سید جمال‌الدین حسینی و هم‌چنین مراکز تحقیقاتی چون 
مرکز فرهنگی نویسندگان افغانستان و نشر فصل‌نامه‌های تحقیقی مثل سراج و دُرّ دری 
توسط این مرکز و نشر ده‌ها عنوان کتاب یک انقلاب فرهنگی بود. تأسیس مؤسسۀ 
تربیت حقوق‌دانانی چون استاد دانش و ده‌ها  ایران و  آموزش عالی شهید بلخی در 
تن دیگر، تحت آموزش تخصصی‌گرفتن گروپی از جوانان در رشته‌های مهندسی با 
در جمهوری  تخصصی‌تر  دوره‌های  برای  آن‌ها  اعزام  و  ایران  علوم  وزارت  همکاری 
آذربایجان و نیز اعزام یک گروپ در رشته‌های برق و معدن با هزینۀ حزب وحدت در 
دانشگاه‌های قزاقستان در شرایط سخت جنگی از دیگر اقدامات حیات‌بخش ایشان 



فصل سوم: روایتی از خورشید/ 185

بود. به هیچ‌وجه نمی‌توانم خدمات فرهنگی رهبر شهید را در این مجال بشمرم، فقط 
خواستم بگویم او بیش‌تر اهل فکر و اندیشه بود و سنگر و تفنگ و نبرد مجبوریت 

زندگی او بود و از آن‌ها به‌عنوان حمایت از قلم و کتاب استفاده می‌کرد.
سبحانی: مهم‌ترین کار فرهنگی ایشان، تغییر باور هزاره‌ها و اقوام دیگر بر امکان 
مبارزه با باورهای غلط سیاسی و فرهنگی و تغییر باور و ساختار سیاسی تبعیض‌گرا 
بود. اما کارهای فرهنگی به‌معنای خاص هم ایشان اقداماتی در حد توان و امکاناتش 
انجام داده که بسیار نتیجه‌بخش بوده است. از جمله کاری که خیلی‌ها نمی‌دانند، حل 
مشکل فرزندان مهاجرین در ایران بود. در اول انقلاب که بسیاری از مردم مهاجر شده 
بودند و انقلاب ایران تازه به پیروزی رسیده و ساختارهای حکومت تا هنوز زیاد معلوم 
نبود، مدارس ایران فرزندان مهاجر را نمی‌پذیرفتند. ایشان از آشنایی که با شهید رجایی 
داشت، استفاده کرد و در زمانی که او وزیر آموزش و پرورش بود، از او خواست که 
مهاجرین را تحت پوشش بگیرد. ایشان هم دستور داد که مهاجرین باید مثل ایرانیان 
ثبت نام شوند. اگر این کار در آن وقت صورت نمی‌گرفت، معلوم نبود وضعیت مهاجرین 
تا چه وقت سرگردان می‌ماند. از کارهای دیگری که ایشان در آن نقش داشت، انتشار 
دو مجلۀ »پیام مستضعفین« و »حبل الله« بود. اولی مربوط به سازمان نصر بود و 
گاهی‌بخشی مردم ما، به‌خصوص  دومی متعلق خود ایشان بود. این دو نشریه برای آ
قشر فرهنگی، نقش برجسته‌ای داشتند. دیگر حمایت و تشویق از »مرکز نویسندگان 
افغانستان« بود که برای چاب کتاب‌های مفید بسیار ارزشمند بود. نشر افکار شهید 
بلخی، پیدا‌کردن و تصحیح سراج‌التواریخ کاتب، با تلاش ایشان به سرانجام رسید. 
و  زیرکی  نشان  ما  مردم  از  حقوق‌دان  تربیت  برای  بلخی«  شهید  »دانشکده  ایجاد 
آینده‌نگری ایشان بود که آقای استاد دانش یکی از ثمرات آن بود. اما متأسفانه بعد از 
شهادت ایشان دوام پیدا نکرد. ایجاد انجمن تألیف کتاب‌های درسی، تحت سرپرستی 
محمد سجادی، که متأسفانه به هر دلیلی به سرانجام نرسید. تخصیص زمین در نیک 
یکه‌و لنگ برای ایجاد دانشگاه که تا هنوز دیوارچینی‌اش وجود دارد. اعزام دانشجو به 
آذربایجان در آن شرایط جنگی. تلاش برای گرفتن بورسیه و... این‌ها نمونه‌هایی از 



186 / روایتی از خورشید

کارهای ایشان در این زمینه است.
استاد ناطقی: وقتی که در ایران می‌آمد، یک بخش کارهایش همین امور فرهنگی 
بود: کتابخانه، نشریه، تهیۀ پول برای مدارس و انتشار مجلات. او در افغانستان هم 
به ده‌ها مدرسه و مکتب کمک می‌کرد. اکثر اوقات کلاس‌های درس برای جوانان 
می‌گذاشت. در قم تعداد جوانان را به مدرسه معرفی کرد که حالا همان کوچولوهای 
مزاری خود سرمایۀ سیاسی در افغانستان شده‌اند. در حزب وحدت و در سازمان نصر 
بیش‌ترین توجه‌شان به امور فرهنگی بود. در قم یک مؤسسه را به‌نام علامه شهید بلخی 
ساخته بود که در کارهای مقدماتی آن و در تهیۀ پول با هم رفتیم پهلوی شیخ حسن 
برنامۀ مؤسسه را ریخت. در  ابراهیمی اصفهانی یک مقدار همان روز گرفت و بعد 
سنگرها هم یک بخش از کارهایش درس بود. البته به امور سازندگی بسیار توجه داشت 
و خودش پیشگام بود. می‌گویند در کدام جای در چهارکنت می‌خواست سدی را ایجاد 
نماید که به زندگی و زراعت مردم کمک شود. به‌شدت روی آن سد کار می‌کرد؛ اما در 
وقت بهار و سیلاب‌های شدید سدش خراب می‌شد و باز شروع می‌کرد به کار کردن. 
دوستانش می‌گویند ما را مزاری با آن سدش از پای انداخته بود؛ اما چه کسی جرأت 

داشت که کار نکند. مزاری واقعاً رهبر باصلابت و با نفوذی بود.



فصل چهارم

 روایت دل‌ها و خاطره‌ها 





یک: ملاقات )روایتی از محمدعلی برهانی شهرستانی(
اعلام  و  گرفته  تازه شكل  افغانستان  اسلامی  بود، حزب وحدت  اواخر سال 1368 
موجودیتك رده بود. هیأت بلندپایه‌ای به ریاست رهبر شهید استاد مزاری، وارد ایران 
گردید تا دفاتر احزاب، سازمان‌ها و گروه‌های پیشین را منحل و دفاتر حزب وحدت 
را افتتاح نماید. انجام این مأموریت امری بسیار مشكل و دشوار بود؛ چون هیچ‌یك از 
گروه‌های سابق حاضر نبودندك ه به آسانی دكان‌های‌شان را ببندند و موانع دیگری هم 
بر سر راه وجود داشت. غلبه بر این مشكلات همكاری پرشور مهاجرین، به‌خصوص 
علما، دانشجویان، اقشار تحصیل‌كرده و فرهنگی را می‌طلبید. از آن‌جاییك ه وحدت 
گروه‌های شیعی، در مرحلۀ اول، و ایجاد هماهنگی بینك ل مجاهدین اعم از شیعه و 
سنی، در مرحلۀ بعد، خواستۀ تمامی مردم ما و رهبر شهید مزاری بود، مردم یك‌پارچه و 
یك‌صدا به حمایت از حزب وحدت به پاخاستند و به پشتیبانی از هیأت حزب وحدت 
اعلامیه‌ها صادرك ردند؛  و  بیانیه‌ها  نمودند؛  امضا  دادند؛ طومارها  جلسه‌ها تشكیل 
شعارها دادند و تمام تشكل‌ها و مجموعه‌های مردمی وك انون‌های فرهنگی به طور 

شبانه‌روزی جهت استقرار و استحكام وحدتك وشیدند. 
تمرین داشتیم که روش تحقیق و  ما هم یك جلسۀك وچك  بخیر!  آن روزها  یاد 
نویسندگی کار می‌کردیم. وقتی حمایت‌های مردمی از هیأت حزب وحدت شروع شد، 
از حزب وحدت اسلامی سوژۀ  آمده و حمایت  دوستان گفتند: فرصت خوبی پیش 
جالبی برای انشانویسی است. نوشته‌های‌مان را به سمت و سوی پشتیبانی از هیأت 



190 / روایتی از خورشید

عالی‌رتبۀ حزب وحدت سوق می‌دهیم؛ مخالفین وحدت را انقلابی می‌كوبیم؛ جهت 
بیداری و روشن‌كردن مردم شجاعانه قلم می‌زنیم و مردم را به حمایت از حزب وحدت 

فرا می‌خوانیم.
این‌جا بودك ه مجموعۀ ما نوشته‌های جالبی را در قالب مقاله‌ها و بیانیه‌های حمایت 
از حزب وحدت و هیأت آن تهیه نموده به »انجمنك سبه وك ارگران هزاره‌جات« می‌داد 
تا آن‌ها را تایپ و تكثیر و در جلسات عمومی بین مردم پخش نمایند. »ترحم به نسل 
قربانی«، »حزب وحدت و مردم«، »نشان پدر« و »فتوای دیگر« از جمله مقالات و 

بیانیه‌هایی بودندك ه توسط اصحاب تمرین ما تهیه و منتشر گردید.
استاد  رئیس هیأت حزب وحدت،  با  گرفتندك ه  تصمیم  یك جلسه، دوستان  در 
مزاری، ملاقات خصوصی نموده و خواستار همكاری‌های متقابل به‌صورت منظم‌تر و 

در قالب یك نهاد فرهنگی فعال شوند.
دیدارها و ملاقات‌های اقشار مختلف مردم با هیأت حزب وحدت آن‌قدر متراكم و 
فشرده بودندك ه نوبت‌گرفتن برای ملاقات به سختی میسر می‌شد. یونس حیدری،ك ه 
فعال‌ترین و پرتحرك‌ترین عضو مجموعۀ ما بود، توظیف گردیدك ه از رئیس هیأت وقت 
ملاقات بگیرد و قرار شدك ه عالی‌جناب آقای راسخ و آقای حیدری و این حقیر، با 
سرپرست هیأت دیدار نماییم. مقر هیأت در »هتل هما« )هاید سابق( بود و مادر گلشهر 
مقیم بودیم که خیابان‌هایش آن زمان همه خاكی بودند. وقتی برف و باران می‌بارید، گل 
و لای تا زانو می‌رسید و به قول بچه‌های گلشهری، گلشهر تبدیل به گِل‌شهر )بهك سر 
گاف( می‌شد. از قضا آن روزیك ه به ملاقات رئیس هیأت می‌رفتیم، یك روز بارانی 
بود. با همۀ این‌كه به خود رسیدگیك رده بودیم، وقتی جلو در هتل رسیدیم، بهك فش‌ها 
و پاچه‌های شلوارمانك ه نگاهك ردیم، شرمنده و خجل شدیم. نگهبان هتل ما را متوقف 
نمود. گفتیم با فلانی قرار ملاقات داریم. نگهبان بعد از ارتباط با منشی هیأت گفت: 
آقای مزاری فعلًا با فلان مولوی ملاقات دارد. فهمیدیمك ه وقت ما را غصب نموده 
است. بعد از نیم ساعت انتظار و نفس‌كشیدن در هوای سرد بیرون هتل، به داخل راه 
یافتیم. راهروها با قالین‌های نفیس دست‌بافت مفروش بود و آدم‌های تمیز و اتوكشیده 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 191

در آن در رفت و آمد بودند. با دیدن آن همه نظافت و پاكی محیط هتل وك فش‌های 
گل‌آلود خودمان، شرمندگی ما بیش‌تر شد. راه آسانسور را انتخاب نموده حالا چند 
طبقه بالا رفتیم یادم نیست، در آسانسور باز شد، چشمان‌مان به سالن بزرگ و مفروش 
به فرش قرمز رنگی افتاد. حقیر می‌خواستم همان‌جاك فش‌هایم را دربیاورم که آقای 
آمد  و  رفت  باك فش‌های‌شان  مردم  نمی‌بینیك ه  مگرك وری  گفت:  عتاب  با  راسخ 
می‌كنند. عرق پیشانی‌ام را فرا گرفت. در این مورد من تنها نبودم. بنده خدای دیگری 
همك فش‌هایش را در همان‌جا درآورده و در برگشت متوجه شده بودك ه نظافتچی هتل 

كفش‌هایش را روانۀ سطل آشغال نموده است.
وارد اتاق هیأت شدیم، اتاقی بود زیبا و مرتب و بسیار تمیز و نظیف. تعدادی از 
اعضای هیأت و نیزك سانیك ه در مشهد خود را به‌عنوان بادیگارد به هیأت چسپانده 
اتاق حضور داشتند و دوتایی سه‌تایی سرگرم صحبت و مذاكره بودند.  بودند، در آن 
بسیار علاقه‌مند بودیمك ه شخصیت بزرگ جهاد و مبارزه و شخص شماره 2 هیأت، 
جناب استاد صادقی نیلی، را هم ببینیمك ه متأسفانه ایشان در هتل تشریف نداشت! 
بعد از سلام و احوال‌جویی، سه تا مبلمان را اشغال نمودیم. برای این‌كهك سی متوجه 
از  بعد  به سمت عقبك شیدیم.  را زیر مبل  پاهای‌مان  ما نشود،  كفش‌های گل‌آلود 
لحظاتی منشی گفت: آقایان در اتاق ملاقات تشریف ببرید. با راهنمایی او وارد اتاق 
استاد مزاری شدیم. با این‌كه ایشان را نیك می‌شناختیم و زیاد با او محشور بودیم؛ اما 
این بار چهره‌اش جذاب‌تر و دوست‌داشتنی‌تر شده بود. با لبخند ملیحی از ما استقبال 
نمود. بسیار صمیمانه بغل‌كشی و روبوسیك ردیم. سید علی علویك ه سالیان درازی 
با رهبرش  ایشان بود و در آخر هم  به  همراه و محافظ استاد مزاری و بسیار وفادار 
یك‌جا شربت شهادت نوشید، دم در ایستاده بود. آقای راسخ را به‌عنوان سخنگوی 
خود تعیینك رده بودیم. ایشان می‌بایست صحبت را آغاز می‌كرد؛ اما لحظاتی سكوت 
حاكم شد. استاد مزاری فهمیدك ه مانعی درك ار است. گفت: سید علی آته مه شوی 
برو بیرون در را ببند. بعد آقای راسخ صحبت را این‌گونه شروع نمود: استاد محترم! 
زیاد وقت شما را نمی‌گیریم. ما سه نفر به نمایندگی جمعی از طلاب و دانشجویان 



192 / روایتی از خورشید

مناطق مركزی خدمت رسیده‌ایم، طلاب و دانشجویانیك ه وحدت شیعیان و احزاب 
و گروه‌های شیعی یكی از آرزوهای دیرین‌شان بوده و در این راستا تلاش زیاد ورزیده 
و از هیأت حزب وحدت اسلامی،ك ه جناب عالی در رأس آن هستید، حمایت جدی 
نموده‌اند. این مجموعه می‌خواهند فعالیت فكری و فرهنگی‌شان را در قالب یك نهاد 
فرهنگی ادامه دهند و خواستۀشان از جناب عالی و هیأت محترم حزب وحدت این 

استك ه تأیید و حمایت‌شان نمایید و... .
از اقشار مختلف  آنگاه استاد مزاری عنان سخن را به دست گرفت و گفت: ما 
مردم، به‌خصوص از طلاب، دانشگاهیان و فرهنگیان، تقدیر و سپاس‌گزاری می‌كنیم 
كه از حزب وحدت اسلامی بی‌دریغ پشتیبانی نمودند. بعد از مضرات تعدد احزاب و 
خساراتیك ه در جنگ‌های داخلی بر مردم ما وارد شد و از ضرورت حیاتی تشكیل 
حزب وحدت و زحمت‌هاییك ه مسئولین در این موردك شیده و رنج‌هاییك ه برده‌اند، 
صحبت نمود و در پایان در جواب خواستۀ ما فرمود: من شما را می‌شناسم. بچه‌های 
لایقی هستید و خدمات فرهنگی‌تان در سازمان نصر قابل ستایش است؛ اما من سوگند 
یاد نموده و تعهد سپرده‌امك ه دیگر به سراغ سازمان منحله نروم. همان‌طوركه می‌دانید تا 
به حال به دفتر سازمان نصر نرفته و به بچه‌های نصر به‌عنوان نصری اجازۀ ملاقات‌های 
خصوصی نداده‌ام و از این به بعد به هیچ‌كس اجازه نمی‌دهمك ه خارج از چوكات حزب 
وحدت اسلامی تشكل‌هایی را به وجود آورد و خود هم چنینك اری را نخواهمك رد؛ 
ولی به یاری خدا حزب وحدت را خانه‌ای خواهیم ساختك ه تمام مردم در آن‌جا داشته 
باشند؛ به‌خصوص برای علماء، دانشجویان، روشنفكران، فرهنگیان و متخصصین 
فرصت و موقعیت مناسبی در داخل حزب وحدت ایجاد خواهیمك رد. شما دوستان 
فرهنگی باید مهارت و لیاقت و شایستگی‌تان را در بخش‌های فرهنگی حزب وحدت 
به اثبات برسانید و ما هم در دایرۀ حزب وحدت از تمام فرهنگیان و اهل قلم و هنر و 
تخصص به حسب لیاقت و شایستگی‌شان حمایت و پشتیبانی جدی می‌كینم. ان شاء 

الله.
بعد گفت: امیدوارم حضور پررنگ و فعال شما را در بخش‌های فرهنگی حزب 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 193

وحدت اسلامی شاهد باشم.
وقت ملاقات در همین‌جا به پایان رسید. با یك دنیا امید با استاد مزاری خداحافظی 

نموده، هتل را تركك ردیم.
دو: عزت و یک کَپهَ برنج )روایتی از محمدباقر شریفی شهرستانی(

سال 1372 دوستم در شمال کشور فرمان‌روای مطلق گفته می‌شد. آوازۀ اقتدار دوستم 
در مناطق ما پیچید که او به فلان قومندان یک غند نظامی‌داده است و فلانی‌ها هم 

رفته‌اند تا از وی یک فرقه بگیرند و... .
ماجراهای  و  داخلی  جنگ‌های  درگیر  می‌شد  سال  هفت  مدت  که  فقیر  حقیر 
فرسایندۀ محلی بودم، راه شمال را در پیش گرفتم و از مسیر بامیان- پلخمری خود را به 
شهر مزار شریف رساندم و در مهمان‌خانۀ شورای ولایتی حزب وحدت جا گرفتم. در آن 
زمان استاد محقق مسئول شورای ولایتی و استاد جعفری رئیس شورای تصمیم‌گیری 
حزب وحدت بودند. کر و فر استاد محقق هم کم از دوستم نبود. در مهمان‌خانه تنها 
نبودم، چند تن از دوستان نصری و رفیقان صمیمی‌ام قبل از من در آن‌جا رفته بودند. 
آقایان فهیمی و حکیمی از ورس و پیکارجو و حسین‌پور از یکه‌ولنگ در مهمان‌خانه 
جا داشتند. بنده هم با ایشان در یک اتاق جای‌گزین شدم. روزها می‌رفتیم شهر مزار 
را گشت می‌زدیم، زیارت مولا علی و این سو و آن سو می‌گشتیم و وقت غذاخوردن به 

اتاق خود برمی‌گشتیم. مهمان‌خانه گرم و گدا آسوده!
شهر مزار شریف هم شهری با رونقی بود. تاجران کالاهای متنوعی در دکان‌ها 
داشتند. امنیت کامل برقرار بود. یکی دو ماهی که در مزار بودیم، شب‌ها از مشکلات 
و رنج‌های گذشتۀ خود روایت و حدیث داشتیم. یک شب دوستان تصمیم گرفتند که 
یک چکر کابل جان برویم و شهر کابل و دوستان کابلی و استاد مزاری را ملاقات 
طریق  از  را  ما  می‌رویم،  کابل  ما  گفتیم  و  محقق  استاد  رفتیم حضور  نماییم. صبح 
هوایی روان کنید. ایشان به حاجی جواد دستور داد تا با رئیس میدان هوایی شبرغان 
هماهنگی کند و ما را در پلان پرواز بگیرد. چنین شد و ما رفتیم و نیمۀ شب در جمع 
نظامیان در هواپیمای نظامی سوار شدیم و از شبرغان به طرف چهارآسیاب حرکت 



194 / روایتی از خورشید

کردیم. وقتی که در بالای میدان چهارآسیاب رسیدیم، چراغ هواپیما خاموش شد و 
در زمین شبیه شمع چراغ‌های ضعیفی روشن شد. هواپیما به زمین نشست و ما را 
اجازۀ خروج داد. تا از هواپیما خارج شدیم، ما را به سمت یک موتر لاری رهنمایی 
کرد. با عجله لاری را سوار شدیم و از میدان دور شدیم. نظامیان که منتظر هواپیما در 
چهارآسیاب بودند، نیز با عجله سوار شدند و هواپیما حرکت کرد. در این هنگام صدای 
انفجار شدید در میدان شنیده شد و معلوم شد که از دشت چمتله با اوره‌گان میدان 
را هدف قرار داده‌اند. حالا تازه فهمیدیم که کابل وضعیت جنگی است! صبح وقت 
نماز به کارته سه رسیدیم. رفتیم در یک هتل چای و صبحانه خوردیم و بعد به طرف 
اقامت‌گاه استاد مزاری رفتیم. از دم درب منزل نام‌های خود را به یک کاغذ نوشته و 
از دست یک عسکر فرستادیم و گفتیم ما از مزار آمده‌ایم. بعد از دقایقی موسی ایلاقی 
بیایید! رفتیم  استاد مصروف است، یک وقت دیگر  آمد و گفت:  استاد مزاری  یاور 
دوباره به هتل خوابیدیم. وقت نان چاشت شد، غذا را خوردیم و ساعت 2 بعد از ظهر 
دوباره پیش منزل استاد مزاری رفتیم و خواهان ملاقات شدیم. اما همان جواب اول 
را شنیدیم. خوب خیر است شاید مصروفیت‌های‌شان خیلی زیاد است، ملاقات یک 
وقت دیگر! از آن‌جا سراغ استاد عرفانی را گرفتیم. گفتند اقامت‌گاه‌شان نزدیک پارک 
علاوالدین، پهلوی اتحادیۀ »محصلین« است. آن‌جا رفتیم استاد عرفانی بیرون رفته 
بود؛ اما موسی دست‌یارش ما را با قاش باز تحویل گرفت و به سالن پذیرایی رهنمایی 
کرد. گفت: استاد عرفانی یک ساعت بعد می‌آید. دقایق بعد استاد عرفانی آمد و با 
ما به مهربانی و محبت احوال‌پرسی کرد. گفتیم: استاد مزاری را ملاقات نتوانستیم. 
ایشان گفت: هنوز زود است شما چند روزی در کابل بمانید آخر استاد را می‌بینید! 
تا یک هفته، ده روز، هرچند وقتی که  برای شما وقت ملاقات می‌گیرم. حالا  من 
خواسته باشید، در کابل بمانید. موسی در خدمت شما است و سفارش ما را به موسی 
کرد که از ما خوب پذیرایی کند. کابل جنگ بود هر از گاهی فیرها صورت می‌گرفت 
و صدای انفجار راکت‌ها را می‌شنیدیم. یک هفته گذشت، استاد عرفانی شام که به 
منزل آمد، به ما گفت: فردا ساعت 2 بعد از ظهر با استاد مزاری وقت ملاقات دارید! 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 195

صبح برای ملاقات آمادگی گرفتیم و گپ و گفتارهای خود را هرکدام در ذهن خود جم 
و جور نمودیم که چه بگوییم و چه نگوییم! سر وقت پیش اقامت‌گاه استاد رفتیم و وارد 
حویلی شدیم. موسی ایلاقی ما را به اتاق ملاقات رهنمایی کرد. به استاد وارد شدیم، 
سلام کردیم. ایشان از جایش بالا شد و یکی یکی دست دادیم و نشستیم. اتاق با چند 
تا دوشک فرش شده بود. سیمای استاد درهم کشیده و پیشانیش چین خورده به‌نظر 
می‌رسید، پرسید کجا هستید؟ رو به طرف من پرسید شهرستان چه خبر است؟ از آقای 
قومندان فهیمی احوال ورس را و از حسین‌پور احوال یکه‌ولنگ؟ در جواب گفتیم: ما 
از مزار می‌آییم و از منطقه خبر نداریم. چین پیشانیش بیش‌تر و چهره‌اش گرفته‌تر شد. 
بعد از یک نگاه تندی که به طرف همۀ ما کرد، گفت: می‌دانم که شما همه در مزار جمع 
شده‌اید، منطقۀتان را و کابل را فراموش کرده‌اید! شما رفته‌اید مزار همه پشت در دوستم 
صف بسته‌اید که چی؟! عزت و غرور مردم خود را نادیده گرفته و همه به یک »کپه« 
برنج خشک دوستم چشم دوخته‌اید. امروز دوستم به شما محتاج است. همۀ احزاب، 
دوستم را کمونیست، ملیشه و گلیم‌جم گفتند و تکفیرش کردند، تنها حزب وحدت از 
دوستم حمایت کرد و گفت: دوستم در جهاد سهم دارد. دوستم با انشعاب خود، سقوط 

حکومت دکتر نجیب‌الله و پیروزی مجاهدین را سرعت بخشید!
برای نابودی دوستم کافیست که شما هم با دیگران هم‌صدا شوید و بگویید: دوستم 
ملیشه و کمونیست است. شما که منطقه را رها کردید، کابل می‌آمدید. امروز سرنوشت 
همه در کابل گره خورده است. مرگ و زندگی شما در کابل است. مزار را محقق کفایت 
می‌کند و شما سربار او نشوید! از شما این انتظار را نداشتم که بروید پشت در دوستم 
بود و همه  ایستاده شوید. شما هستید که دوستم، دوستم است! و سرهای ما خم 
جرأت گپ‌زدن را ازدست داده بودیم. صحبت استاد تمام شد و ما دیگر حرفی برای 
گفتن نداشتیم. از حضور استاد مرخص شدیم و تا بیرون حویلی همه ساکت و سنگین 
بودیم. کمی که از اقامت‌گاه استاد مزاری دور شدیم، جنرال فهیمی سکوت را شکستاند 
و گفت: اگر این گپا را کسی دیگر می‌گفت تا زنده بودم رو به رویش نمی‌انداختم؛ اما با 
این مرد نمیشه! خدمت استاد عرفانی رفتیم و جریان ملاقات را صحبت کردیم. ایشان 



196 / روایتی از خورشید

با لبخند گفت: روز اول که کاغذ ملاقات شما به استاد مزاری رسید، من در حضور 
ایشان بودم. او از شما سخت آزرده و ناراحت بود و ملاقات را رد کرد. بعداً ایشان را به 
ملاقات راضی ساختم. اکنون که فرمایش و نظرات ایشان را شنیده و گرفته‌اید، اختیار 

با خود شما است. منطقه می‌روید یا کابل می‌مانید و... .
این روزها که صحبت از جنرال دوستم و خشم و خوشی‌اش در رسانه‌ها بازتاب 
وسیع یافته است، به یاد این خاطره افتادم و طنین صدای با صلابت بابه را مجدداً حس 

کردم که به ما گفت: شما هستید که دوستم، دوستم است!
سه: بی‌عدالتی در پایگاه عدل )روایتی از محمدباقر جعفری(

حجت‌الاسلام محمدباقر جعفری به سال ۱۳۳۷ در منطقۀ سچک یکه‌ولنگ قدم به 
دنیای خاکی نهاده است. وی از علمای فاضل و فرهیختۀ یکه‌ولنگ است که دروس 
ابتدایی و مقدماتی را در زادگاهش فرا گرفته و ادامۀ تحصیلاتش را در حوزۀ علمیۀ 
خراسان رضوی دنبال کرده است. از محضر اساتید برجسته و نام‌دار حوزۀ علمیۀ مشهد 
مقدس؛ چون: استاد حجت هاشمی خراسانی، آیت‌الله سید صالحی، آیت‌الله موسوی 
شاهرودی و بقیه اساتید برجستۀ این حوزه بهره‌های وافر برده و دروس حوزوی را تا 
سطوح عالیه به پایان رسانده است. فعلًا از سوی مؤسسۀ علمی و پژوهشی ثامن بیت 
آیت‌الله مصباح، در مدرسۀ آیت‌الله العظمی خویی )ره( و نیز مدرسۀ چهارده معصوم- 
علیهم السلام- در شهرک مهاجرنشین گلشهر، مشغول تدریس علوم حوزوی است.
جناب آقای جعفری مدتی را در افغانستان در سنگرهای جهاد و رزم خوابیده و 
سختی‌ها و دشواری‌های مبارزه را طاقت کرده است. مدت پنج سال در بخش فرهنگی 
سازمان نصر افغانستان در یکه‌ولنگ ایفای نقش و انجام مسئولیت کرده است. وی 
بابه مزاری  یادماندنی از شهید وحدت ملی رهبر شهید  به  خاطرات بسی شیرین و 
)رحمت‌الله علیه( دارد. بندۀ حقیر بخشی از خاطرات استاد جعفری را ضبط و ثبت 

کرده‌ام که خدمت دوستان گرامی تقدیم می‌دارم.
آقای جعفری به نقل خاطراتش از رهبر شهید این‌گونه آغاز می‌کند: زندگی بزرگانی 
چون رهبر شهید بابه مزاری، سراسر خاطره است؛ درس است و الگو و سرمشق است. 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 197

بنده از یک زاویۀ بسیار کوچک و در یک مقطع زمانی خاص از رهبر شهید خاطره 
دارم و آن مربوط به سال ۱۳۶۶ می‌شود؛ آنگاه که رهبر شهید با جمعی از مسئولین از 
ایران به افغانستان آمدند تا یک وحدت سراسری بین تمام احزاب و گروه‌های شیعی به 
وجود بیاورند. در همان سال‌ها رهبر شهید با جمع زیادی از بزرگان و مسئولان وارد 
یکه‌ولنگ شدند و ما هم به‌عنوان یک طلبۀ کوچک در محضر ایشان مشرف می‌شدیم 
و از طرح‌ها، تحلیل‌ها، تفسیرها، راهنمایی‌ها، پندها و نصایح ایشان استفاده می‌کردیم. 
انسان‌های بزرگ، طرح‌های بزرگ، ایده‌های بزرگ، عزم و ارادۀ بزرگ و همین‌طور 
همت بلند و بزرگ دارند و در عین حال راه‌کارهای بسیار شایسته و سالم دارند. رهبر 

شهید از این‌گونه بزرگان بود.
باید عرض کنم که در یکه‌ولنگ تک‌حزبی بود. در سراسر یکه‌ولنگ تنها سازمان 
نصر حاکم بود؛ لذا جنگ‌های داخلی و تنازعات گروهی و حزبی هم در این منطقه 
وجود نداشت. بدین لحاظ، از یکه‌ولنگ به امپراتوری یکه‌ولنگ یاد می‌شد. وقتی رهبر 
شهید در یکه‌ولنگ می‌آمد و مدتی را آن‌جا اقامت می‌کرد، طرح‌ها، پلان‌ها و برنامه‌هایی 
که داشت با مسئولین در میان می‌گذاشت و دستورات لازم را صادر می‌فرمود. همین‌طور 
از تمام گروپ‌های نظامی و مراکز فرهنگی و آموزشی دید و بازدید می‌نمود و بر تمام 
جزئیات امور اشراف و نظارت دقیق داشت. برای همۀ مسئولان سیاسی و نظامی در 
زمینۀ مسائل سیاسی، نظامی و جهادی طرح و برنامه می‌داد؛ حتی در رابطه با مسائل 
دینی و اعتقادی و آیین‌های عبادی، طرح‌ها، پیشنهادها و راهنمایی‌های دقیق داشت.
در یکه‌ولنگ از مسئولین رده‌بالا بهترین پذیرایی صورت می‌گرفت و بهترین غذاها 
تهیه می‌گردید. رهبر شهید هم که در جمع آن‌ها بود، از آن غذاها استفاده می‌کرد تا 
این‌که ایشان در صدد برآمد که بداند این غذاها عمومی است و یا مخصوص مسئولین 
رده‌بالا؟ لذا شبی بی‌خبر رفته بود در گروپ عدل که یک گروپ نظامی بود و مسئولیت 
پیره‌داری و حفاظت از پایگاه را به عهده داشت. شب آن‌جا در جمع بچه‌های گروپ 
عدل می‌ماند و از برنامه‌ها و فعالیت‌های گروپ و پایگاه پرس‌وجو می‌کند. وقتی غذا 
می‌آورند، می‌بیند که پیاوۀ آبکی کچالو و نان خشک آفتاب‌زده است. بچه‌های گروپ 



198 / روایتی از خورشید

با کمال شرمندگی می‌گویند: استاد! شما امشب بی‌خبر و غیر مترقبه به گروپ ما 
آمده‌اید. ببخشید که نتواسته‌ایم غذای بهتری آماده کنیم. رهبر شهید می‌پرسد غذای 
همیشگی شما همین است؟ از برنامۀ غذایی بچه‌های گروپ عدل بیش‌تر پرس‌وجو 
می‌کند. بچه‌ها می‌گویند: بلی بیش‌ترین غذای ما همین پیاوۀ کچالو است و گاهی 
هم برنج داریم و در هفته یک بار مقدار اندکی گوشت هم میسر می‌شود. استاد شهید 
بابه مزاری آن‌جا چیزی نمی‌گوید و شب دیگر همین‌طور بی‌خبر از گروپ توحید 
سر می‌زند. آن‌جا هم برنامه از همین قرار است؛ غذای بچه‌های گروپ توحید نیز 
بسیار ساده و در حد پایین است. استاد شهید وقتی این وضعیت را مشاهده می‌کند 
و می‌بیند که بین برنامۀ غذایی نظامیان و مسئولین رده‌بالا تفاوت از زمین تا آسمان 
مسئولین  به  برمی‌گردد،  که  آن‌جا  از  می‌شود.  خشمگین  و  ناراحت  شدیداً  است، 
اخطار می‌دهد که این از انصاف و مروت دور است. کسانی که بیش‌ترین رنج جهاد 
در  و  می‌کنند  تحمل  را  دشواری‌های سنگرها  تمام  است؛  آن‌ها  به دوش  مبارزه  و 
سرمای طاقت‌فرسای زمستان و در گرمای داغ و سوزان تابستان سنگرهای رزم و 
جهاد را اداره می‌کنند، پیاوۀ آبکی کچالو و نان خشک آفتاب‌زده بخورند؛ اما شما 
این  نمایید.  لذیذ حیف و میل  پلو و چلو و غذاهای رنگارنگ و  مسئولین رده‌بالا 
اصلًا با عدل و انصاف و مروت و آموزه‌های دینی و اسلامی مطابقت ندارد. ایشان با 
ناراحتی تمام و با جدیت بر مسئولین پرخاش می‌کند که این کار را نکنید و ما به‌جای 
این‌که به شکم خود برسیم، شایسته است که به خوراک و پوشاک و کفش و کلاه و 
سایر امکانات مورد نیاز نظامیان و بچه‌های سنگرنشین رسیدگی کنیم تا آن‌ها بتوانند 
سنگرهای جهاد را گرم نگه دارند. خود رهبر شهید از آن به بعد در جمع مسئولین 

از غذاهای آنچنانی نخورد.
بزرگ‌مردی  را  شهید  رهبر  که  بود  آنگاه  و  نمی‌رود  یادم  از  هرگز  خاطره  این 
یافتم که علی‌گونه رفتار می‌کرد: جاذبه داشت و صید دل‌ها می‌کرد؛ دافعه داشت و 
نارسایی‌ها را نمی‌توانست تحمل کند؛ لذا همه چون پروانۀ عاشق دور شمع وجود 
نه‌تنها برای سازمان نصر و حزب وحدت اسلامی و قوم  او بال و پر می‌زدند و او 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 199

به‌خصوص  افغانستان  مردم  تمام  برای  ملجأ  و  که محور  بود  هزاره محبوب‌القلوب 
ملیت‌های محروم قرار گرفت.

نامش بلند، یادش گرامی و خاطراتش همیشه جاودان باد!
چهار: واسکت کهنه )روایتی از علی حیدری(

علی حیدری فرزند علی‌حسن هستم. در سال ۱۳۴۹ در قریۀ سرخ‌قلعه تگاو برگ 
و  کودکی  دوران  به جهان گشوده‌ام،  بامیان، چشم  توابع ولایت  از  پنجاب  ولسوالی 
نوجوانی را طبق معمول در کنار خانواده بوده و در امور زندگی به پدر کمک کرده‌ام. 
پدرم مرد فقیر و تنگدست بود و خیلی موافق نبود که درس بخوانم، می‌گفت: زمستان‌ها 
درس بخوانم و بقیۀ فصول سال در ادارۀ زندگی کمکش باشم. از آن‌جایی که علاقۀ 
زایدالوصف به تحصیل داشتم، علی‌رغم فشارهای فقر و تنگدستی خانواده، در سن 
۱۸ سالگی به تحصیل روی آوردم. دو زمستان در مدرسۀ تگاو برگ نزد شیخ علیداد 
کربلایی شاگردی کردم و بعد حدود چهار سال در محضر استاد عارفی و استاد روحانی 
و مدت کوتاهی نزد شیخ احمد مدرسی کوه بیرون و حدود یک و نیم سال خدمت 
شیخ صفدر ترغی تلمذ نمودم. ادبیات عرب، منطق و اصول فقه را نزد این بزرگواران 
فرا گرفتم. مدتی هم گرفتار سیاست و جنگ و جبهه شدم و در این زمینه‌ها مصروف 
بودم و از تحصیل بازماندم. در سال ۱۳۷۷، بعد از سقوط هزاره‌جات توسط طالبان، 
به ایران مهاجرت کردم و در حوزۀ علمیۀ قم به ادامۀ تحصیل پرداختم. شرح لمعه و 
رسائل و مکاسب را نزد اساتید قم از جمله استاد حسن صافی گلپایگانی و استاد جواد 
فاضل لنکرانی فرا گرفتم. فعلًا هم در مشهد مقدس هستم و در درس کفایه استاد علی 

واعظی شرکت دارم.
برای شما  که  دارم  تا خاطره  بابه مزاری )رحمت‌الله علیه( چند  از رهبر شهید 

دوست عزیز آقای برهانی نقل می‌کنم.
یک:

تضاد  ارباب‌ها  و  با خوانین  منطقه  این‌که علمای  به‌عنوان یک طلبه، علی‌رغم  بنده 
داشتند، با اکبر خان نرگس رابطه داشتم و از راهنمایی‌های ایشان بهره می‌بردم. وکیل 



200 / روایتی از خورشید

اکبر خان شخصیت دینی و مذهبی نبود و مخالفت‌های علما با ایشان نیز به همین دلیل 
بود؛ اما یک شخصیت بزرگ سیاسی و متنفذ قومی بود. وکیل مردم هزاره و شخصیت 
مطرح در حکومت بود. سواد خوبی داشت؛ پرمطالعه بود و هماره کتابی را همراه ایشان 
گاهی عمیق  تاریخ افغانستان، عملکردهای شاهان و سلاطین کشور آ از  می‌دیدیم. 
داشت. روی تاریخ هزاره‌ها و ظلم و ستم و بی‌عدالتی و قتل و کشتاری که در حق 
این قوم مظلوم و بینوا روا داشته شده، بیش‌تر تمرکز کرده بود. وکیل اکبر خان به قوم 
و مردمش دلسوز بود و مانند بسیاری از خوانین دیگر به قومش ظلم نکرد و خیانت 

ننمود. منتقد بود اما از خشونت پرهیز داشت.
با  بابه مزاری )رحمت‌الله علیه(  ظاهراً زمستان سال ۱۳۶۶ بود که رهبر شهید 
در  هم  مدتی  و  بودند  شده  هزاره‌جات  وارد  وحدت  ایجاد  بزرگان جهت  از  تعدادی 
ولسوالی پنجاب بودند. در همان روزها بود که به دیدن اکبر خان رفتم. ایشان به من 
توصیه‌های زیادی کرد؛ به تحصیل و مطالعه زیاد تشویق نمود و از حزبی‌شدن منع 
نمود و گفت: اگر هم یک وقتی حزبی شدی، به جز حزب استاد مزاری، در هیچ حزب 
دیگه نرو. فقط مزاری قادر است مردم هزاره را رهبری کند و به جایی برساند. بقیه 

چنین توانایی را ندارند.
خلاصه گپ این‌که وکیل اکبر خان که به رهبر شهید ارادت و اعتماد داشت، در 
همان زمستانی که رهبر شهید در پنجاب بود، خان وکیل هر از چند گاهی به مقر رهبر 
شهید به دیدن ایشان می‌آمد و ساعت‌ها با هم حرف می‌زدند. وقتی اکبر خان حدود 
یازده و دوازده روز به اتاق استاد مزاری می‌آمد، نزدیک غروب از اتاق ایشان بیرون 
می‌شد و حدود چهار پنج ساعت با هم گپ می‌زدند و معمولًا مسئولان پایگاه دور و 
بر آن دو را خلوت خلوت می‌کردند تا مانع گفت‌وگوی‌شان نباشند. یکی دوبار بنده چند 
دقیقه‌ای شاهد گفت‌وگوی‌شان بودم. رهبر شهید ساکت بود و فقط سؤال می‌کرد و 
اکبر خان صحبت می‌کرد. اکبر خان در حین صحبت چنان پرهیجان صحبت می‌کرد 
که دهنش کف می‌کرد و صحبت‌های‌شان هم بیش‌تر در زمینۀ تاریخ افغانستان بود.

البته این خاطره از وکیل اکبر خان در ذهنم مانده است؛ اما چون در ارتباط با رهبر 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 201

شهید بابه مزاری بود، برای‌تان نقل کردم.
دو:

در همان مدتی که رهبر شهید در پنجاب بود، ما با علاقۀ شدیدی که به استاد شهید 
پیدا کرده بودیم، هفتۀ دوبار از مدرسه به قرارگاه محمد رسول الله )ص( به دیدن ایشان 
می‌رفتیم و از صحبت‌های جذاب و دل‌نشین و مؤثرش لذت می‌بردیم. یک روز آمدیم 
آقای حاجی  الله )ص(، جناب  با مسئول غند محمد رسول  رهبر شهید  که  دیدیم 

الهامی، گفت‌وگو دارد. گپ هم بر سر واسکت است.
قضیه از این قرار بود که رهبر شهید یک واسکت پشمی هزارگی در تنش بود که 
بسیار کهنه و فرسوده شده بود. حاجی الهامی وقتی دیده بود که واسکت استاد خیلی 
کهنه شده است، یک واسکت بازاری نو که از پاکستان می‌آمد یا افغانی بود، برای رهبر 
شهید خریده بود؛ ولی استاد آن واسکت را نمی‌پوشید و می‌گفت: آقای الهامی آته مه 
شوی این واسکت را اگر با پول خودت خریده‌ای، تو هم یک طلبه‌ای و من هم یک 
طلبه‌ام، من نمی‌خواهم از جیب تو که ممکن است وضعت از من بهتر نباشد، برایم خرج 
شود و اگر از پول بیت‌المال خریده‌ای، اصلًا کار درستی نکرده‌ای؛ من هرگز نمی‌خواهم 
از بیت‌المال استفادۀ شخصی کنم. این را خودتان خوب می‌دانید. حاجی الهامی به 
استاد گفته بود: امور مالی سازمان نصر و پاسداران جهاد مشترک است. مسئولین 
پاسداران جهاد، به‌خصوص استاد اکبری، وقتی به این‌جا می‌آیند، از بیت‌المال زیاد 
خرج می‌کنند و برای خودشان کالا می‌خرند، حالا چه می‌شود که یک واسکت هم ما 
برای شما خریده‌ایم. استاد شهید ناراحت می‌شود و می‌گوید: هرکه قبر و قیامتش جدا 
است. من به گور دیگران نمی‌روم و دیگران به گور من نمی‌آیند. هرکس جواب خود را 

می‌گوید. من این واسکت را نمی‌پوشم. این خاطره هرگز از ذهنم نمی‌رود.
سه:

خدا رحمت کند بابه مزاری را، مرد متعبد و دین‌مدار بود. سه ماه رجب، شعبان و 
رمضان را کاملًا روزه می‌گرفت. سحرها بسیار آرام و بی‌صدا بلند می‌شد و سحری 
می‌خورد تا هم‌اتاقی‌هایش از خواب بیدار نشوند. شب اول آشپز پایگاه برای ایشان 



202 / روایتی از خورشید

سحری غذا آماده کرده بود، رهبر شهید  او را منع کرده بود که دیگر به‌خاطر من سحرها 
از خواب بلند نشود و گفته بود من خودم یک چیزی می‌خورم. شب بعد آشپز برای 
استاد سحری آماده نکرده بود. ما وقتی از مدرسه به قرارگاه رسیدیم، دیدیم که حاجی 
الهامی، مسئول پایگاه، با آشپز دعوا دارد که چرا شب بلند نشدی و برای استاد غذا 
جور نکردی؟ آشپز می‌گفت: استاد مرا منع کرده و نمی‌گذارد شب بلند شده برایش غذا 
جور کنم. خلاصه دعوای هردو در اتاق مسئولین پیش رهبر شهید کشیده شد. ما هم 
شاهد این دعوا بودیم. رهبر شهید به آقای الهامی گفت: آشپز راست می‌گوید. من منع 
کردم که برایم سحری غذا تهیه کند. ایشان وظیفه و مسئولیتش را که پختن غذا برای 
پرسنل قرارگاه است، به خوبی انجام می‌دهد، دیگر لزومی ندارد شب بی‌خواب شود 
و یک زحمت اضافی برای من بکشد. من برای خودم روزه می‌گیرم، این این بنده خدا 

چرا به زحمت بیافتد؟
از آن به بعد قرار بر این شد که سر شب یک مقدار کشمش و نان خشک و یک 

فلاکس چای زیر سر استاد بگذارد و دیگه کاری نداشته باشد.
این اخلاق رهبر شهید برای ما یک درس و یک سرمشق بود. در آن مدتی که 

خدمتش می‌رسیدیم، چیزهای زیادی از ایشان آموختیم.
پنج: قافلۀ سرنوشت

خاطرات هم‌سفری با قافله‌سالار سرنوشت، از محمدحسین ابراهیم‌زاده سنگ‌تخت.
تهیۀ وسایل فرهنگی و آمادگی برای سفر افغانستان

با  آمریکا،  و  اروپا  مقیم کشور  دانشجویان  و  دارم، مهاجرین  که من  به اطلاعی  بنا 
پول خودشان یک مقدار وسایل فرهنگی؛ از قبیل فتواستنیل، دوربین فیلم‌برداری و 
دستگاه تایپ و غیره برای رهبر شهید خریداری کرده بودند تا در مرکز حزب وحدت 
بار چند موتر بود، اول در  انتقال داده شوند. این وسائل که  بامیان  اسلامی واقع در 
دفتر حزب وحدت در بلوار راه‌آهن مشهد بود. مسئول دفتر حزب وحدت آقای زارع 
حقجو بود و بعد از آن‌جا در گل‌شهر در کتابخانۀ رسالت انتقال داده شدند و آقای 
سرور شریفی به‌عنوان انباردار تعیین گردید. ایشان بعد از یک روز متوجه شد که چهار 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 203

کارتن که داخل آن فتواستنیل بوده، خالی است و کارتن‌های خالی را تحویل داده‌اند. 
آقای شریفی موضوع را توسط حاج طالب به رهبر شهید مزاری خبر داد و رهبر شهید 
قضیه را از نزدیک بررسی کرد و بعد مسئول دفتر حزب وحدت را طلب کرد و گفت: 
فتواستنیل‌ها کجا است؟ مسئول دفتر گفت: فتواستنیل‌ها را بردند در کتابخانۀ رسالت 
تحویل دادند و بابه مزاری گفت: بلی شما کارتن‌های خالی را تحویل داده‌اید و من خود 
فتواستنیل‌ها را می‌خواهم و سپس آقای شیرحسین اخلاقی را که مسئول کل وسائل 
دفتر بود، طلب کرد و او هم همان حرف‌های حاج زارع حقجو را تکرار کرد؛ ولی رهبر 
شهید مزاری به آن‌ها گفت که من این وسایل را از شما می‌خواهم حالا از هر کجا که 

می‌خواهید، بکنید.
وقتی رهبر شهید این تصمیم را قاطعانه گفت، استنیل‌ها در فاصلۀ بسیار کمی پیدا 

شد.
این آقایان که استنیل‌ها را به بازار برده و هرکدام را به چهارصد هزار تومان فروخته 

بودند، برگرداندند.
رهبر شهید مزاری هم وقتی دید وسائل پیدا شد، این ماجرا را نزد خود نگه داشت.
وقتی بابه تصمیم گرفت وسایل فرهنگی را به افغانستان انتقال دهد، بنده هم در 
رکاب ایشان بودم. از کتابخانۀ رسالت وسایل فرهنگی را بارگیری کردیم. خود رهبر 
شهید مزاری هم کار می‌کرد. او روی ماشین می‌رفت و کارتن‌های کتاب را می‌چید. از 
ساعت 7 صبح بار کردن ماشین‌ها را شروع کردیم و خیلی خسته شدیم. لحظه‌ای برای 
استراحت نشسته بودیم که یک نفر از در کتابخانه وارد شد و کفش‌های خود را دم درب 
حویلی کتابخانه درآورد و گذاشت و پیش آمد دست بابه را گرفت. رهبر شهید مزاری به 
شوخی گفت: آتمه از کجا هستی؟ جواب داد از یکه‌ولنگ هستم. بابه رو کرد به حاجی 
طالب و گفت از منطقۀ حاجی صاحب است. یکه‌ولنگ... خنده شد. رهبر شهید 
یک خصلت داشت که همیشه در حال کار یک گپای خنده‌آور می‌گفت و شوخی‌هایی 

می‌کرد و آدم را به خنده می‌آورد.
یادم نمانده که نان ظهر را در همان‌جا با هم خوردیم یا رهبر شهید جای دیگر رفت. 



204 / روایتی از خورشید

ایشان بعد از ظهر هم در بار کردن کمک می‌کرد. تا شب بار زدیم. بابه در حال کار بود 
که یکی از علما وارد کتابخانه شد و گفت: استاد شما هم کار می‌کنید؟ استاد مزاری 

گفت: منظورت از این حرف چه بود؟
گفت: برای شما خوب نیست کار کنید. رهبر شهید گفت: شاید برای شما خوب 

نباشد؛ ولی برای من خوب است.
وسایل فرهنگی را که از کتابخانۀ رسالت بار کردیم، 12 یا 13 ماشین شد. از همین 
چند ماشین، 5 ماشین آن کتاب بار بود. بابه هرچه کتاب گیرش آمده بود، جمع‌آوری 
کرده بود. در جمع کتاب‌ها، کتاب تاریخ طبری و کتاب تاریخ بخارایی و غیره به چشم 

می‌خوردند. ایشان این کتاب‌ها را از کجاها جمع‌آوری کرده بود، نمی‌دانم.
حرکت به طرف مرز

به تاریخ 1370/3/16 از مشهد مقدس به سوی مرز افغانستان حرکت کردیم. شب 
تربت حیدریه رسدیم و به قصد غذاخوردن در یک قهوه‌خانه رفتیم. صاحب قهوه‌خانه 

گفت برای افغانی غذا ندارم. ما آن شب گشنه خوابیدیم.
به تاریخ 1370/3/17 ساعت 8 شب به بیرجند رسدیم. در بیرجند یک روز حاج 
با  با رهبر شهید در جمع نشسته و در رابطه  ایران،  حسین‌آقا، نمایندۀ وزیر خارجۀ 
افغانستان و مردم تشیع و کمک‌های ایران حرف می‌زد. رهبر شهید مزاری به حاج 
حسین‌آقا گفت: شما در حق مردم تشیع چه کردید؟ و چه کمک مهمی‌کرده‌اید؟ چند تا 
کلاش کهنه و زنگ‌زده داده‌اید، لاف هم می‌زنید. خود تان می‌دانید که احزاب تسنن از 
سوی پاکستان و عربستان و دنیای غرب سیل‌آسا کمک مالی و تسلیحاتی می‌شوند. 
آن‌ها آن قدر مهمات در انبارهای‌شان دارند که بعد از خروج شوروی، اگر بیست سال 

هم جنگ طول بکشد، به حد کافی سلاح و مهمّات دارند.
وقتی از منطقۀ بیرجند می‌خواستیم برویم، رهبر شهید به من گفت: برو تراکتورها 
از تراکتورها که از  افتاد، چطور شد که رانندۀ یکی  را روانه کن. وفتی تراکتورها راه 
بچه‌های دایکندی و نامش صفدر بود، به دل لَر )دیوار خاکی( برخورد کرد. حاجی 
صفار و حاجی اسد که از فرماندهان ایرانی بودند، رفتند پیش رهبر شهید و گفتند: 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 205

تراکتور چپه و آدم کشت شده است. بابه با عجله آمد جای من، پرسید چه کار شده؟ 
من گفتم: استاد! بیل تراکتور در بغل لَر )دیوار خاکی( خورده و هیچ کار دیگری نشده. 
گفت این‌ها می‌گویند آدم کشته شده. من گفتم استاد! خود شما می‌بینید که غیر از 
همین کار، مشکل دیگری پیش نیامده. یک نفر از سربازهای سپاه جلو آمد و گفت 
بچه‌های شما رانندگی یاد ندارند، من نمی‌روم. رهبر شهید مزاری گفت: مگر من به تو 
گفتم با ما بیا، برو. اصغرآقا گفت: برو، رهنمایی با استاد. ولی بچه‌های شما اصلًا رانند 
گی بلد نستند. بابه گفت: بی‌خود می‌کنی و بزرگان تو هم بی‌خود می‌کنند، یک سیلی به 

صورتش زد و گفت: برو هیچ نیازی به شما ندارم خداوند مهر بان است.
ساعت 7 شب از بیرجند حرکت کردیم و ساعت 11 ظهر به مرز افغانستان، منطقۀ 
چکاب رسیدیم. هوا خیلی گرم بود کمی استراحت کردیم و بچه‌ها در زیر ماشین‌ها 
خواب بودند. حاج خداداد، معروف به میرجان، ماشین خود را روشن کرده و حرکت 
کرده بود؛ چون زیر ماشین را بررسی نکرده بود، یک نفر را زیر ماشین کرد و کشت. 
وقتی بابه خبر شد، آمد آقای اخلاقی اوشی را گفت: بروید این بندۀ خدا را دفن کنید. 
آقای اخلاقی گفت: استاد چکار کنیم این بندۀ خدا بدجوری لِه شده است. بابه گفت: 
تیمم بدهید. آقای اخلاقی تیمم داد و نمازش را خواند و در همان منطقۀ چکاب دفن 

کردیم.
اناردره

به تاریخ 1370/4/21 همراه بابه مزاری به منطقۀ اناردره واقع در ولایت فراه رسیدیم. 
چند شبانه روز آن‌جا ماندیم. یک روز رهبر شهید مطلع شد که زن و بچۀ بی‌سرپرستی 
که مردشان در جنگ کشته شده است، در آن منطقه زندگی می‌کنند و بابه مزاری به 
محض این‌که متوجه آنان شد، دستور داد این خانواده‌ها شناسایی شوند. بعد از این‌که 
معلوم شد که آن خانواده‌ها بچۀ نان‌آور ندارند، من را مأمور کرد تا به هر خانه یک بوجی 
برنج و یک بوجی آرد و یک قوطی روغن داده شود؛ آن‌هم به‌صورت مخفیانه در شب 
باشد. من و ابراهیم احسانی و یکی دیگر از برادران، مواد خوراکی را بردیم پیش درِ 
خانه‌های‌شان گذاشتیم. من از رهبر شهید مزاری سؤال کردم چرا به این‌ها که همگی 



206 / روایتی از خورشید

پشتون‌اند کمک می‌کنید؟ در حالی که این مردم قومندان‌های سرمایه‌دار و پول‌دار زیاد 
دارند که به آن‌ها کمک کنند. رهبر شهید گفت: آتِمه شوی رهبرها و قومندان‌های 
افغانستان از این مردم محروم خبری ندارند و به فکر مردم محروم نیستند و این رهبرها 
قدرت و سرمایۀ خودشان را به رخ مردم می‌کشند و بس. گفتم شما چرا کمک می‌کنید؟
به مردم و ملت، گناهی بزرگ است.  رهبر شهید گفت: او بچه! بی‌تفاوت‌بودن 
عدالت حق تمامی مردم محروم افغانستان است و یکی از اهداف ما برقراری عدالت 
میان مردم است. ما نباید خودمان و نژادمان و قوم خاصی را مهم‌تر و برتر از دیگر نژادها 

و اقوام افغانستان بدانیم.
رودخانۀ فراه

به تاریخ 1370/4/26 به رودخانۀ فراه رسیدیم. هنگامی که از رودخانه رد می‌شدیم، 
چهار تا از موترهای‌مان در آب گیر کرد و برای بیرون‌آوردن‌شان از آب، رهبر شهید 
ریسمان را به کمر خود بسته و موترها را می‌کشید و یا گاهی آن‌ها را هل می‌داد. از 
ساعت 8 صبح تا ساعت 2 بعد از ظهر، با سختی و مشقت زیاد، موترها را از رودخانه 
و  خستگی  اظهار  هرگز  مزاری  استاد  طولانی،  مدت  این  طول  در  کشیدیم.  بیرون 

ماندگی و حتی گرسنگی نکرد.
سپس رهبر شهید وضو گرفت و نماز خواند و من هم نماز خواندم و رفتم نزد استاد 
نشستم و گفتم استاد! غذا جور نکردیم، نان خشک بیاورم؟ گفت: بیار، هم نان است و 

هم آب، بسیار هم خوب است.
من روی ماشین بالا شدم. نان خشک‌شده را آوردم و استاد خودش یک چایجوش 
برداشت و از آب شیرین رودخانه پر کرده آمد در سایۀ ماشین نشست و آن نان و آب را 
خیلی با مزه می‌خورد. نان را چنان با دقت می‌خورد که حتی یک ذره هم روی زمین 
نمی‌ریخت. رو کرد به آقای حاجی ملک جمال گفت ملک صاحب... گفته است نان 

را با مزه بخور. چیزهای دیگر هم گفت که یادم نمانده.
حاج ملک جمال از برزگان شیعیان فراه است و به‌عنوان راه‌بلد و رهنمای ما بود. 
بابه و ملک جمال با هم در کنار ماشین نشسته بودند. داماد ملک جمال که غلام‌نبی نام 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 207

داشت، آمد و در گوش ملک جمال چیزی گفت. ملک جمال به رهبر شهید گفت ما 
از طرف دشمن محاصره شده‌ایم. ملک جمال رفت یک دور زد و آمد نزد رهبر شهید 
مزاری. لباس ملک جمال سفید بود و عمامه‌اش هم سفید. لباس خود را عوض کرد 
و لباسی به رنگ قهوه‌ای پوشید و عمامه‌ای به رنگ زرد به سر کرد. یک تفنگ و یک 
راکت را به شانه انداخت، بعد رفت به سمت پشتون‌هایی که ما را محاصره کرده بودند. 
خیلی زود برگشت و گفت استاد! این‌ها محاصره را تنگ‌تر کرده‌اند، شما چه می‌گویید؟
رهبر شهید مزاری گفت: جنگ می‌کنیم از جان ما که خون می‌آید، از جان آن‌ها 

هم خون می‌آید. از جان آن‌ها آب که نمی‌آید.
رهبر شهید چنان با شجاعت و شهامت تصمیم گرفت که بچه‌ها فهمیدند که بابه 
حرفی را که می‌گوید، عملی می‌کند. حاج طالب مسئول نظامی بود و به هرکدام از 

بچه‌ها دستور داده بود که موضع بگیرند.
رهبر شهید، عبدالله، سخی ابغه و بنده حقیر مانده بودیم. سید علی علوی آمد و 
به رهبر شهید گفت: استاد بیا برویم. رهبر شهید نگاهی تند به او انداخت و چیزی 
نگفت. علوی بار دیگر بر خواستۀ خود اصرار ورزید. رهبر شهید مزاری تشر زد و 

گفت: خودم را بکشم؟
بعد از این سید علی علوی خود را به رودخانه زد و از رودخانه رد شد، نفهمیدیم 
کجا رفت. موقعیت ما جای گودی بود. ما پایین قرار گرفته بودیم و دشمن بالا قرار 
داشت و چهار طرف ما تپه بود و ماشین‌ها پر از مهمات و مرمی و مواد منفجره بودند و 
بابه از کنار ماشین‌ها دور نمی‌شد و منظور همه این بود که بابه را از ماشین‌ها دور کنند. 

ایشان قبول نمی‌کرد. اگر جنگ می‌شد، معلوم نبود چه می‌شد.
رهبر شهید یک میل تفنگ با وسایلش برداشت و رو کرد به من و گفت: او بچه 
هاوان‌ها را از موتر پایین کن. من روی موتر رفتم و با کمک رهبر شهید دو میل هاوان و 
بیست و پنج فیر گلوله پایین کردیم. هاوان‌ها را در جای مناسب مستقر کردیم، بابه گفت 
او بچه تو انداخت هاوان را یاد داری؟ من گفتم: استاد! شش ماه در عسکری تعلیم دیدم 
و کم و بیش یاد گرفته‌ام و عبدالله گفت: من هم حدود شش ماه در پایگاه سیاه خاک، 



208 / روایتی از خورشید

در هاوان کار کرده‌ام.
نیم ساعت گذشت که ملک جمال آمد و گفت: استاد! این‌ها خبر داده‌اند که با شما 
جنگ نداریم. ساعت چهار بعد از ظهر بود و در آن زمان دولت با هلی‌کوپترها در سر 
راه ما عسکر پایین کرده بودند. دولتی‌های فراه را هم همین مردمی که راه ما را گرفته 

بودند خبر داده بوند.
نام آن قریه کنیس است، همۀ آن‌ها پشتون و از قوم سگ‌زی هستند. وقتی کار 
مقابل گذاشتند.  به طرف  تسلیم‌شدن  بر  را  بنا  ما  افراد  از  بعضی  به مقاومت رسید، 
منظورشان هم‌مذهبی‌بودن با آن‌ها بود. رهبر شهید دستور داد که اسلحۀشان را از آن‌ها 
بگیریم و هنگامی که اوضاع عادی شد، دیدیم که همه پیدا شدند. ناگفته نماند هنگامی 

که هاوان‌ها را عیار کرده رو به طرف خانه‌های آن‌ها کردیم.
وقتی آن‌ها دیدند که آمادۀ دفاع شده‌ایم و هاوان‌ها را آماده کرده‌ایم، عقب‌نشینی 

کردند و احوال دادند بیایید بروید ما با شما جنگ نداریم.
یک مأموریت

روزی رهبر شهید مرا مأموریت داد تا در زابل پیش مولوی گل‌احمد بروم و با ایشان 
صحبت کنم که به ما کمک کند و کاروان ما را از منطقۀ چکاب فراه تا منطقۀ چقچران 
برساند. با هم صحبت کردیم و توافق حاصل شد. مولوی گل‌محمد اطمینان قطعی داد 
که برو به استاد مزاری بگو که بعد از یک هفته ما حاضر می‌شویم و استاد مزاری هم 

حاضر باشد.
بعد مدت چند شب و روز در بیرجند ماندم و بعد از چند روز با یک موتر که از 
خودمان بود، به طرف رهبر شهید مزاری حرکت کردم و شب را در منطقۀ شمس‌آباد 
در خانۀ یکی از پشتون‌ها گذراندم. در آن‌جا یکی از پشتون‌ها گفت شما نمی‌توانید این 
کاروان را به منطقۀ هزاره‌جات برسانید. من پرسیدم: چرا نمی‌توانیم؟ او گفت: چون 
شما هزاره هستید. من گفتم ما جزء ملت افغانستان نمی‌باشیم؟ در جواب من چیزی 

نگفت.
فردا صبح آن روز از آن‌جا حرکت کردم و ساعت چهار بعد از ظهر به رهبر شهید 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 209

مزاری رسیدم. من مأموریتم را به رهبر گزارش دادم. در همین سفر شنیده بودم که قاتل 
به استاد  شهید صادقی دایکندی آقای کوثری بود، دستگیر شده است. این خبر را 

شهید گفتم. استاد گفت: اگر بدون محاکمه نکشند.
حرف دیگری که به استاد مزاری زدم این بود که گفتم: حزب اسلامی گلبدین و 
حزب حرکت اسلامی محسنی و... نقشه کشیده‌اند که شما در این سفر سالم به مقصد 

نرسید. رهبر شهید در این باره هیچ نگفت.
ولی بعد از دو روز خبر شدیم که مولوی گل‌محمد زیر قولش زده است.

رهبر شهید مزاری، مولوی وزیر را خواست که راه را معلوم کرده و کاروان را حرکت 
دهیم. مولوی وزیر از پشتون‌های ولایت فراه از قوم اسحاق‌زی بود.

نصیحت رهبر شهید به قومندانان نومیش

بعد از دو روز از قومندان‌های نومیش دایکندی قومندان حاج سید و قومندان سید 
زکی حاجی آمدند پیش رهبر شهید مزاری در منطقۀ چکاب که از جملۀ منطقۀ ولایت 
فراه است و احوال دایکندی را گزارش دادند و از جمله احوال نومیش را با رهبر شهید 
استاد  کردند.  مهمات  درخواست  مزاری  رهبر شهید  از  و  گذاشتند  میان  در  مزاری 
مزاری آن‌ها را نصیحت کرد و گفت اشتباه زیاد کردیم، دیگر اشتباه نکنید جنگ راه‌حل 
بیرون شده و زخمی هم شده و ما  از نومیش  نیست. حاجی قومندان گفت: نقوی 
نمی‌توانیم قرار بنشینیم، ناموس ما در خطر است. ناموس ما شیعه است. رهبر شهید 
مزاری گفت: خوب ما یک سال پیش از آقای نقوی درخواست کردیم که نجنگید، 
بگذارید که ارباب‌ها در سر خانه و زندگی خود بمانند، برای چه ما وحدت کردیم؟ 
برای این‌که دیگر جنگ نباشد. آقای نقوی حرف ما را قبول نکرد و جنگ را ادامه داد، 
زن و بچۀ ارباب‌ها را از منطقۀ نومیش که خانۀشان است، فراری دادند. آن‌ها رفتند به 
پشتون‌ها پناه بردند. آیا ناموس ارباب ناموس شیعه نیست؟ و فقط ناموس شما ناموس 
شیعه است؟ خجالت هم خوب چیزی است. آقای نقوی را برایش خط روانه کردم 
جنگ را خاتمه بده نشد. درختان مردم را از ریشه کندند. نه یک یا دو تا را؛ بلکه هزاران 
درخت را از بین بردند. باز خود شما می‌دانید و من مخالف جنگم ولو هر کسی باشد. 



210 / روایتی از خورشید

شما به بامیان که مرکز تصمیم‌گیری است، بروید؛ هرچه که آن‌جا تصمیم گرفتید، من 
گپی ندارم.

مولوی وزیر با چند نفر، از جمله حاج علی میرزایی به‌عنوان داکتر که دارو هم با 
خود بردند، رفتند تا راه را معلوم کنند و بعد از یکی دو روز برگشتند. رهبر شهید مزاری، 
حاجی قرین دره‌صوفی را با چهل نفر طلب کرد و وظیفه داد که مسئول نظامی کاروان 

باشند و کاروان را از نظر نظامی محافظت کنند.
من با تعدادی از افراد کاروان از آن‌جا از رهبر شهید مزاری جدا شدیم، دیگر از 
رهبر شهید مزاری خبر نداشتم تا این‌که بعد از دو ماه در بامیان ایشان را دوباره دیدم.

در بامیان

بعد از دو ماه که در بامیان رهبر شهید را صحیح و سالم ملاقات کردم، خیلی خوش 
شدم و خدا را شکر کردم. چند شب و روز در آن‌جا ماندم، یک روز صبح نزد استاد رفتم 

و اجازه خواستم تا به خانه‌ام بروم؛ اما ایشان اجازه نداد.
یک نفر رفیق من که از اوترمۀ سنگ‌تخت و آدم خون‌سرد بود، نزد استاد آمد. 
رهبر شهید نامش را پرسید. گفت ابراهیم هستم. رهبر شهید گفت: ابراهیم خان چه 
کار می‌کنی و کجا موری؟ احوالات پرسان کرد و احوال منطقۀ سنگ‌تخت را از احوال 
سیاسی و احوال نظامی و احوال مردم که چه کار می‌کنند؟ کشت و کار چند تا دکان‌دار 
در منطقه وجود دارد و چند موتر؟ از نظامی‌ها چه کسی خوب و چه کسی آدم بدی 
از  نه؟  یا  آن‌جا هست  در  بدی است؟ مکتب  یا  آدم خوب  است؟ محمد واعظی‌زاده 
شیخ‌ها سؤال کرد و گفت چه کسی هست و سپس پرسید طلبه دارد یا نه؟ و چند تا 
طلبه دارد؟ و از حاجی موسی اعتمادی سؤال کرد نظامی‌های‌شان بدی کرده یا نه و از 

نظامی‌های مقابل سؤال کرد.
اوار  دسترخوان  و سپس  خواندند  نماز  افطار،  از  بعد  داشت.  روزه  شهید  رهبر 
شد با مهمان تازه ابراهیم در یک کاسه نان خورد و سپس کتابی مطالعه کرد. در آخر 
رختخواب‌ها برای استراحت آماده شد و شهید سید علی علوی گفت: برادرو پنج دقیقه 
مانده تا برق‌ها خاموش شود. هر کسی سر جایش برود. رهبر شهید یک نمد در زیر 



فصل چهارم: روایت دل‌ها و خاطره‌ها/ 211

پایش بود و یک بالشت کهنه زیر سر داشت و کت‌شان را زیر سرشان گذاشتند و دو 
تا کمپل روی خود پهن کردند و خوابیدند. شب‌هنگام من از خواب بیدار شدم، دیدم 
که استاد در حال خوردن نان و چای هستند. چون فردا قصد روزه داشتند، سحری 
می‌خورد. سحری را بسیار آرام و بی سر و صدا می‌خورد که دیگران از خواب بیدار 
نشوند. بعد از خوردن سحری، وضو گرفت و دو رکعت نماز خواند که اذان صبح شد.




